EDITOR:-Prof. P. V. RAMANUJASVAMI, M.A.

श्री:

# प्रश्नोप निषत्

श्रीरङ्गरामानुजमुनिविरचितम्

SRI RANGARAMANUJA'S

# PRASNOPANISHAD-BHASYA

EDITED

WITH INTRODUCTION, TRANSLATION & NOTES

BY

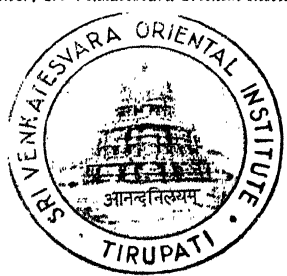
DR. K. C. VARADACHARI, M.A., PH.D.

Professor and Head of the Department of Philosophy Sri Venkatesvara College, Tirupati

AND

D. T. TATACHARYA, Siromani, M.O.L.

Assistant Editor, Sri Venkatesvara Oriental Institute, Tirupati



TIRUPATI
PRINTED AT TIRUMALAI-TIRUPATI DEVASTHANAMS PRESS
1951

[Prica Rs. 2-12-0

# विषयस्य ची.

| खण्ड:       | (१) प्रजासर्गनिरूपणपरः प्रथमः प्रश्नः                   |            | पुट:     |
|-------------|---------------------------------------------------------|------------|----------|
| ٤.          | सुकेशादीनां षण्णां भगवन्तं पिष्पछादं प्रति गमनम्        | •••        | १        |
| ₹.          | वान् प्रति पिष्पछादेन संवत्सरप्रतीक्षाविधानम्           | - • •      | રૂ       |
| ₹.          | कबन्धिना कात्यायनेन प्रजासृष्टिविषयप्रश्रकरणम्          |            | <b>લ</b> |
| 8.          | पिष्पलादस्योत्तरम्। तत्र प्रजापतिना रयिप्राणहपिभुनस्    | ছি:        | ,,,      |
| ч.          | प्राणो भोक्ता रियभींग्यम्                               | •••        | ξ        |
| ξ.          | प्राणशब्दितेन्द्रियनिवेद्दित्वात् भोक्ता प्राणः         | •••        | Ċ        |
| <b>৩</b>    | भोक्ता परमात्मात्मकः                                    | •••        | ዓ        |
| ۷.          | तत्र प्रमाणे ऋड्यन्त्रः                                 |            | १०       |
| ٩.          | संवत्सरः प्रजापतिः। दक्षिणायनं रयिः पितृयाणः            | •••        | ११       |
| ζc.         | उत्तरायणम् । ' अनेनादित्यमभिजयन्ते '। न पुनरावर्तन्ते   | •••        | १३       |
| <b>११.</b>  | संवत्सरात्मविषय ऋङ्मन्तः                                | •••        | १६       |
| १२.         | मासः प्रजापतिः । कृष्णपक्षो रयिः, शुक्कपक्षः प्राणः     | •••        | १७       |
| <b>१</b> ३. | अहोरात्रः प्रजापतिः । अहः प्राणः, रात्रिः रयिः          |            | १८       |
| १४.         | अन्नं प्रजापतिः। तस्मात् प्रजाः प्रजायन्ते              | •••        | १९       |
| १५ १        | ६. ये अन्नपराः ते प्रजा उत्पादयन्ते । तेषामयं लो        | 事:         |          |
|             | ये तपोब्रह्मचर्थपराः तेषामसौ छोकः।                      | •••        | २०       |
|             | (२) इन्द्रियेभ्यः प्राणश्रेष्ठचप्रतिपादनपरो द्वितीय     | <b>4</b> : |          |
| ٧.          | भागेवस्य वैदर्भेः प्रजाधारकदेवविषयः प्रश्नः             |            | २२       |
| ₹.          | आकाशादीनां भूतानां कर्मेन्द्रियाणां ज्ञानेन्द्रियाणां च | स्वयं      |          |
|             | तद्धारणप्रतिज्ञा                                        | ***        | 79       |
| ₹.          | मुख्यप्राणः तन्मोहं शमयन् स्वस्य तद्धारकत्वमाह्         | • • •      | २४       |
| 8.          | अश्रद्धानानां तेषां श्रद्धाजननाय मुख्यप्राणस्योत्क्रमणं | प्रति-     |          |
|             | ष्ठानं च                                                | • • •      | २४-२५    |
| 4-93        | . वागादीनां मुख्यप्राणस्तोत्नम् · · ·                   | • • •      | २५-३०    |
|             | (३) शरीरे (बहिश्र) प्राणवृत्तिविभजनपरस्तृतीय            | <b>4:</b>  |          |
| ٧.          | कौसल्यस्याश्वलायनस्य प्राणस्य उत्पत्तिविषयः शरीरे आ     | गम-        |          |
| -           | नादिविषयश्च प्रश्नः                                     |            | 38       |
| ₹.          | प्रष्ट्रस्य पिष्पछादेन प्रशंसा प्रतिवचनप्रतिज्ञा च      |            | "        |
| ₹.          | प्राणस्य परमात्मन उत्पत्तिः। छायाया इव मनस इ            | व च        | ••       |
| •           | अप्रयत्नेनैव शरीरे भागमनम् ···                          |            | ३२       |
| 8.          | प्राणस्य स्वातमानं विभन्य पृथगवस्थानम्                  | 4 * W      | יל       |
|             | प्राणापानसमानरूपेणावस्थानम्                             |            | "<br>33  |

| खण्ह:            |                                         |                                  |       | યુદ:            |
|------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|-------|-----------------|
| ε.               | व्यानहरोण सञ्चारः                       | •••                              | • • • | ३४              |
|                  | <b>उदानरू</b> पता                       |                                  | •••   | "<br><b>ર</b> ધ |
| ,                | बाह्याः प्राणापातसमानव्यानाः            | •••                              | •••   |                 |
| ९-१०.            | बाह्य उदानः। तदूपतया यथासङ्किल          | पतलोकनयनम्                       | •••   | ३६              |
| <b>9</b> 2.      | एवं रूपप्राण वेदनफेलन्                  | •••                              | •••   | ३७              |
| १२.              | तद्विषयः श्लोकः                         | • • •                            | •••   | ३८              |
| •                | (४) स्वमसुबुप्तयवस्था                   | प्रदर्शनपरश्चतुर्थः              |       |                 |
| ٧.               | सौर्यायणेगीग्यस्य स्वप्नावस्थाविषयः प्र |                                  |       | ३८              |
| ສ                | हिन्द्रगणां मनस्येकी भवनम               | •••                              | •••   | ३९              |
| 3-X.             | प्राणानां जागरणम्। अपानादीनां           | गाहिपत्याचात्मना रूप             | णम्   | ४०              |
| ι,               | हते जीवी महिमातमन्भवति                  |                                  | •     | 88              |
| 5                | तेलमार्शिभतः खप्नान् न पद्यति।          | एतस्मिन्,शरीरे एतत्सुर           | वं भव | ।ति। ४२         |
| ७-८.             | परमात्मनि पृथिन्यादि सर्वे प्रतिष्ठि    | तं भवति                          | • • • | 83-88           |
| ς.               | जीवोऽपि तस्मिन्नव प्रतितिष्ठांत         | • • •                            | • • • | 88              |
| १०.              | परमेवाक्षरं प्रतिपद्यते सर्वज्ञः सर्वी  | भवति                             | •••   | ४५              |
| ११.              | एतदर्थकः ऋोकः                           | •••                              | • • • | "               |
| • •              | (५) परब्रह्मोपासनोप                     | दिशपरः पश्चमः                    |       |                 |
| ٧.               | शैब्यस्य सत्यकामस्य प्रणवोपासनफ         | छविषयः प्रश्नः                   | • • • | ४६              |
| ₹.               | ओङारेण परापरान्यतरब्रह्मोपासन           | म्                               | •••   | ४७              |
| ٠ <u>٠</u><br>٤. | गळ्यात्रपणवोपासकस्य मन्ह्यलोकः          | प्राप्तिः                        | • • • | "               |
| ٧.               | िलाञं प्रणायमपामीने। इन्तरिक्षं स्री    | मलाक प्राप्य ।नवतत               | • • • | ४८              |
| نع.              | त्रिमात्रेण प्रणवेन परं पुरुषमुपासी     | नः सर्वपापविनिम <del>ुँत</del> ः | ः परं |                 |
| **               | ब्रह्मानुभवति                           | •••                              | •••   | 85              |
| 8-0              | अस्मित्रर्थे ऋोकौ                       | •••                              |       | ५०-५१           |
| * '              | (६) प्रमपुरुषवैलक्षण्यस्फुर्ट           | करणपरः षष्ठोऽन्तिः               | श्र   |                 |
| ₹.               | सुकेशस्य भारद्वाजस्य षोडशकलपुर          | षविषयः प्रश्नः                   |       | ५३              |
| ₹.               | दहैवान्तइशरीरे स पुरुषः                 | •••                              | • • • | ५५              |
| <b>ą</b> .       | तस्य कलासृष्टिविषयं पर्यालोचनम्         | •••                              | •••   | "               |
|                  | षोडशकलासृष्टिः                          | +==                              |       | ५६              |
|                  | अक्लोऽमृतः पुरुषः                       | •••                              | •••   | 40-40           |
| ٤.               | र्वाद्वषयः ऋोकः                         | •••                              | • • • | ५८              |
| <b>'</b> .       | पिप्पळादेन स्वप्रतिवचनोपसंहारः          | •••                              | •••   | . ६०            |
| ۷.               | <b>सुकेशादीनामाचार्यप्रशंसा</b>         | •••                              | • • • | , ,1            |

#### श्रीनिवासपर ब्रह्मणे नमः

### श्रीरङ्गरामानुजमुनिविरचितभाष्ययुक्ता

# प्रश्लोपनिषत्

हिरि: ओम् । सुकेशा च भारद्वाजः शैव्यश्च सत्यकामः सौर्यायणी' च गार्ग्यः कौसल्यश्चाश्वलायनो भार्गवो वैदिभिः कवन्धी कात्यायनस्ते हैते ब्रह्मपरा ब्रह्मनिष्ठाः परं ब्रह्मान्वेषमाणा एष ह वै तत्सर्वं वक्ष्यतीति ते हैं समित्पाणयो भगवन्तं पिप्पलादम्रपसन्नाः ॥ १॥

> श्रीमते र मातुजाय नमः ॥ अतसीगुच्छसच्छायमिश्चतोरः स्थलं श्रिया । अञ्जनाचलगृङ्गारमञ्जलिर्मम गाहताम् ॥ व्यासं लक्ष्मणयोगीन्द्रं प्रणम्यान्यान् गुरूनिष । कमात् प्रश्नोपनिषदं व्याकरिष्ये यथामति ॥

सुकेशा च भारद्वाज इति ।। भरद्वाजस्यापत्यं पुमान् भारद्वाजः । नामतः सुकेशा । शिवेरपत्यं पुमान् शैव्यः, नामतः सत्यकामः । सूर्यायणस्यापत्यं पुमान् सौर्यायणी , ईकारद्वज्ञान्दसः । गोत्रतो गार्ग्यः । कौसल्यो नामतः, अश्वख्रायनस्यापत्यं
आश्वख्रायनः । भार्गवो गोत्रतः, विदर्भस्यापत्यं वैदर्भिः । कबन्धी नामतः, कात्यायनो
गोत्रतः । ते हते ब्रह्मपरा इति । ते ह प्रसिद्धाः, एते उक्ताः सुकेशसत्यकामसौर्याणीकौसल्यभार्गवकवन्धिनः षड्वयः, ब्रह्मपराः वेदैकशरणा इत्यर्थः, ब्रह्मनिष्ठाः वेदार्थतात्पर्यवन्तः, यद्वा ब्रह्मपराः ब्रह्मज्ञानतत्पराः, ब्रह्मनिष्ठाः तपोनिष्ठाः, ''वेदस्तत्त्वं तपो
ब्रह्मे"त्युक्तेः; परं ब्रह्म परं उत्कृष्टं निरुपचरितं ब्रह्म स्वरूपतो गुणतश्च बृहद्भूतं वस्तु

<sup>1.</sup> आ सौर्यायणिश्च । 2. प्रन्थमुद्रिवकोशवर्जमन्यत्र हकारो नास्ति । 3. इदं पद्यं आन्ध्रनागरिकिखितकोशयोः पूनामुद्रिते नागरकोशे च न दृश्यते. 4. आन्ध्रिकिखितकोशे 'पुमान्' इति नास्ति. 5, आ. सौर्यायणीः । पू...णिः. 6. आ. ना. आश्वरुख ।

अन्वेषमाणाः, जिज्ञासमाना इत्यर्थः । हशव्दः प्रसिद्धौ । वैशव्दोऽवधारणे । एषः असाद्धुद्धौ विपरिवर्तमानः परब्रह्मवित्त्वेन प्रसिद्धः पिप्पळाद एव षण्णामस्माकं जिज्ञासितानर्थान्वकुं प्रभवतीति पर्यालोच्य सिमद्भाराद्युपायनपाणयः शास्त्रदृष्टेन विधिना पूज्यं पिप्पळादमुपगता इत्यर्थः ॥ १॥

प्रश्नोपनिषद्भाष्यिटप्पणी श्रीनिवासं परं ब्रह्म प्रणिपख प्रणीयते । रङ्गरामानुजमुनिप्रश्नभाष्यस्य टिप्पणी ॥

मूळे सुकेशा चेति। छान्दसो नकारान्तः शब्द इति भाति। अत्र आयेषु चतुर्षु नामसु चकारः श्रूयते । न त्वन्खयोर्द्वयोः । तत्र भावोऽन्वेषणीयः । सुकेशप्रभृतयश्चत्वारः एकत्र-वासादिना कारणविशेषेण प्रथमं परस्परसमागमं प्राप्य परब्रह्मान्वेषणमकुर्वेन् । एषामविद्तिमन्यत्र कापि स्थितो भार्यवो वैदर्भिः स्हयमेकाकी ताहशमेव परब्रह्मावेषणं कुर्वन्नासीत् । एवं अस्याप्यविदितं कापि स्थित: कबन्धी कात्यायन । एतद्यक्षनाय इह नामद्वये चकाराप्रयोग: । अथ कदाचित् पृथक् पृथगागतयोरनयोद्वयोः तेषां चतुर्णां च कथमपि मिथः समागमोऽभवत् । तदुच्यते— ते हैते इति । सूर्योयणस्येति । " सूर्यस्यापत्यं सौर्थः तस्यापसं सौर्योयणि"रिस्यन्यत्र । अश्वलायनस्येति । आश्वलस्येति लिखितकोशपाठः । अश्वलस्यापसमिति भाष्यान्तरे । वेदैकशरणा इति । वेदेतरप्रमाणे सर्वथा बादरशून्या इलर्थः । एतेन तत्प्रमेयेऽप्यनादरः फलितः । वेदप्रमेये तु आदरातिशयः कण्ठत उच्यत इसमिप्रेस व्याच्छे—ब्रह्मनिष्ठा इति । स्वरूपतत्परता पूर्वमुक्ता । अर्थतस्तरपरता इहोच्यत इति भावः । एवं विशेषणद्वयेऽपि ब्रह्म-शब्दस्य वेदवाचित्वं कृत्वा व्याख्याय पुन: वेदातिरिक्तविमिन्नार्थवीचित्वं कृत्वा व्याचष्टे—यद्वेति। ब्रह्म ज्ञेयतया परं प्रधानं येषां ते ब्रह्मपराः । तदाह—ब्रह्मज्ञानेति । एवमस्मिन् विशेषणे परतत्त्ववाची ब्रह्मराब्दः । अनन्तरविशेषणे तु तपोवाची सिप्रेसाह—तपोनिष्ठा इति । एवं श्रद्धाशब्दस्यार्थत्रयमुक्तम्—वेदः परतत्त्वं तप इति । अत्र प्रमाणमाह—वेद् इति । परपदं व्याच्छे-- उत्कृष्टमिति । किमर्थमुत्कृष्टविमहोच्यत इस्त्राह--निरुपचरित्मिति । ब्रह्म-शब्दो हि उपचारेण प्रकृतौ जीवात्मनि अन्यत्र च प्रयुज्यते । ताहशौपचारिकार्थोन्तरव्यावर्तनाय परत्वमुक्तमिति भावः। ब्रह्मपदं श्रीभाष्यानुसारेण विवृणोति—स्वृह्मपत इति । मुख्यान्वेषणस्य परब्रह्मण असम्भवात् दिवक्षितमर्थमाह—जिज्ञासमाना इति । अत्र 'ते हैंते अन्वेषमाणाः एष ह वै...क्क्ष्यतीकी पर्यालोच्य भगवन्तं पिप्पलादमुपसन्नाः ' इत्येकवाक्यता भाष्यकृतामिन-मतेति प्रतीयते । तत्र 'ते ह समित्याणयः' इति पुनः कर्तृपदोपादानस्य कथमुपपत्तिरिति विमर्शनीयम् । 'स तपस्तप्त्वा स मिथुनमुत्पाद्यते ' इसनुपद्गुत्तरत्र यथा क्रान्तिक्रयान्वयि-तया पृथकर्तृश्रवणं तथेह अन्वेषमाणा इति शानजन्तिक्यान्वयितया पृथक् श्रवणमुपपद्यत इति न एकमाक्यत्वे विरोध इति मेनिर इव । भाष्यान्तरे तु "इत्येवं तदन्वेषणं कुर्वन्तः त्रहानगमाय 'एष ह वै तत्सर्वे वस्यति'हसानार्यमुपजग्मुः। कथम्। ते ६ समित्पाणयः

समिद्धारगृहीतहरताः सन्तो भगवन्तं पूजावन्तं पिप्रस्नाहमार्चार्यमुपसन्नाः उपजग्मुः" इति वह्यतीखन्तमध्याहारेण वाक्यं परिसमाप्य तत्र विशेषप्रतिपादनाय प्रवृत्तं वाक्यान्तरं तेह सिमत्पाणय इत्यादीखभ्युपगतिमिति प्रतीयते । अन्वेषमाणा आसिक्षिति प्रथमं वाक्यम् । एवं क्षिष्ठ्यमानानिमान् प्रति दयमानमनाः कश्चित् ऋषिं पिप्पर्लादं निर्दिस्य 'एष ह वै तत्सर्वं वक्ष्यति ' इति जगादेखपरं वाक्यम् । तच्छूदणानन्तरं तेषां प्रवृत्तिप्रतिपादकमन्यद् वाक्यं 'ते ह सिमत्पाणय' इत्यादिखमपि भवितुमर्हात । अत्र श्रुतिवचने सर्वत्र हकारः 'कर्णपरम्परया सर्वमिदं श्रुतम् । न तु साक्षाद् दृष्टंमिति, ज्ञापनद्वारा चिरप्रसिद्धं गमयति । अन्यत्र अवधारणादिपरः । उपसन्ना इति । उपसेद्वरिखादिरूपेण आख्यातं न प्रयुज्यते । अपितु कृदन्तम् । अयमाशयः । आख्यात-प्रयोगे, उपसदने विविक्षतो विशेषो न रुभ्यत । कृत्रप्रयोगे तु वभूवृतिखाद्याताध्याहारेण अवधारणप्रतीतेः 'उपसन्ना बभूवुः । न तु प्रसन्ताऽपि उपसदनस्य निवृत्तिः निष्पन्ना ' इति विशेषो गम्यते । तेन च ' आगतान सुकेशप्रभृतीन् पिप्पर्लादो झटिति न परिजग्नाह । अपि तु 'सन्ति हि बह्यो ब्रह्मवित्तराः । तानुपगम्य पृच्छत । अहमज्ञः अल्यन्नो वा । मुखत साम् ' इति तान् निवर्तयन्तुवाच । ते पुनः विश्विश्चवार्यालामेन चिरानुभूतमहाहेशाः आप्तानां मुखात् पिप्पर्लादं झात्वा तस्मिन् सुदृद्धामाचार्यत्वप्रतिपत्तिं कृत्वा उपसर्व 'अनन्यशरण। वयं परिप्राह्याः । द्या कर्तव्या ' इति दीनदीनं प्रार्थयामासुः " इत्ययमर्थो व्यज्यत इति ।

## तान् ह स ऋषिरुवाच भूय एव तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया संवत्सरं संवतस्यथं यथाकामं प्रश्नान् पृच्छत यदि विज्ञास्यामः सर्वं ह वो वक्ष्याम इति ॥ २ ॥

तान् ह स ऋषिरुवाचेति ॥ स्पष्टोर्थः । भूय एवेति । यद्यपि पूर्वमेव भवन्तस्तपोब्रह्मचर्यादिसंपन्नाः तथापि ब्रह्मविद्याग्रहणार्थं पुनरपि शरीरशोषणादि- लक्षणतपसा, योषित्सरणकीर्तनकेलिपेक्षणगुह्यभाषणसङ्कल्पाध्यवसायक्रियानिवृत्ति- लक्षणाष्ट्रविधमेथुनवर्जनरूपब्रह्मचर्येण, आस्तिक्यबुद्धिलक्षणया श्रद्धया युक्ताः सन्तः संवत्सरमातं वासं करिष्यथ, वासं कुर्वन्तिति यावत् । ततः स्वेच्छानु- रोधेन प्रष्टव्यानर्थान् पृच्छत । यदि तानर्थान् वयं ज्ञास्यामः तदा वञ्चन मन्तरेण सर्वं वक्ष्यामः । यद्यसासु ज्ञातृत्व निश्चयामावेन संवत्सरब्रह्मचर्यतप्रश्रादी बहुक्केश-साध्ये प्रवृत्तिने युष्मभ्यं रोचते तदा सुखेन गन्तव्यमिति भावः । ततश्च गुरोः

<sup>1.</sup> आ. नाः वत्स्यथ । 2. प्र. 'सन्तः' नास्ति । 3. पू. 'वासं करिष्यथ' नास्ति । 4. प्र. वञ्चनाम् । 5 प्र. झात्स्वरूचेति पृथक् पदम् ७. आ. 'रोचेस'। नाः रोचेस'।

ज्ञातृत्वपरीक्षामन्तरेणैव शुश्रूषा कार्येत्ययमर्थः शिक्षितो भवति । तथा गुरोरपि शिप्यसंग्रहे नातीवादरः कर्तव्य इत्यर्थश्च<sup>1</sup> सूचितः ॥ २ ॥

वासं कुर्वन्तित । विधोयते ह्यत्र संवत्सरवास आचार्येण । तत्र भविष्यस्वमातं न पर्योप्तमिति विधिविदक्षा कार्येति भावः । भवन्त इति कर्तृपदं विविक्षितम् । कुर्वन्तिवस्य स्थाने कुरुतेति वा पठितन्यम । वस्त्रमग्तरेणेति । 'सर्वं ह' इस्त्र अभिप्रेतोऽयमर्थ । 'पृशन् विषयान् वक्ष्यामः' इति हि वाच्यम् । तत्र 'सर्वं इत्युक्तिः 'यं कमप्यर्थमगिरसञ्जय' इति प्रसाय्य वस्त्रनाभिसन्धिराहित्सं गनयतीति भावः ।

मूले यदि विज्ञास्याम इति । अत्र भाष्यान्तरम्— '' अनुद्धतत्वप्रदर्शनार्थो यदिशब्दः, नाज्ञानसंशयार्थः \* प्रश्ननिर्णयादवसीयते ''— इति । अयमस्यार्थः । '' यदि विज्ञास्यामः तिहें वक्षामः । यदि तु प्रक्ष्यमाणान् विषयान् वयं न विज्ञास्यामः संशयो वा तत्रास्माकं भविष्यति तर्हि न दक्ष्यामः '' इख्यमधींऽत्र न विवक्षितः। विदितवेदितव्यो हि पिप्छादः। अत एव हि 'तान् ह स ऋषिरवाच' इति ऋषिपदमधिकं घटयति भगवती श्रतिः। शक्यं ह्यन्यथा तेन पदेनाप्रयुक्तेन भिन्नतुम्। तथा च वस्तुतोऽज्ञानस्य संशयस्य वाऽत्र असम्भवात् तत्सम्भावनां प्रकाशयन्तयं यदिशब्दः वक्तुरनुद्धतत्वप्रकाशनपरः पर्यवस्र्गत । 'यथाकामं प्रस्तान् पृच्छत । सर्वं वो वस्यामः ' इत्येतावन्मात्रोक्तौ हि प्रस्यमाणसर्वविषय-विज्ञानसम्पत्तिमत्ता प्रख्यापिता स्यात् । तेन चौद्धसमदद्यं प्रतीयेत । अतोऽनौद्धसप्रकाराः नायोच्यते यदि विज्ञास्याम इीति। अत्र तु अज्ञानसंशयार्थतं कृतवापि शक्यं व्याख्यानमित्यभि-प्रेत्योक्तं — यद्यसास्त्रिलादि । यदि विज्ञास्यामस्तर्हि वक्ष्यामः । यदि न विज्ञास्यामस्तर्हि न वक्ष्यामः। किं कुर्याम, इत्येवार्थः। विजानतोऽपि ऋषेः कथमेवमुक्तिरिति चेत् एवं स मेने। ' सर्वं वो वक्ष्यामः ' इत्येवाभिधाने ' यद्यदस्मौभिः पुच्छयेत तत्सर्वमेष जानाती ति अस्मन्मुखात् निश्चयं ते लमेरन् । तन्मा भूत् । अस्मद्ज्ञानं प्रति अनिश्चय एव भवित्वति । किमर्थमिति चेत् गुरुत्वेन वृतस्य ज्ञातृत्वे निश्वयिदहेऽपि शिष्यै: शुश्रूषा कर्तव्येति वोधनाय । गुरुणा शिष्यसङ्गृहे नातीवादरः कर्तव्य इत्येतद्वोधनाय च । 'सर्वं वयं जानीमः सर्वं वो वक्ष्यामः' इत्युक्ती हि तेषां परिप्रहे अलादरः प्रदर्शितः स्यात् । तत्परिहाराय "यदि विज्ञास्यामः वक्ष्यामः । हेशस'ध्यमंबत्सरग्रुश्रूषानन्तरं 'इमान् प्रश्नान् नाहं जानामि इसयं वक्ष्यति चेत किं वयं कुर्यामेति भीता यदीदानीमेव गन्तुमिच्छथ गच्छत " इति प्रतिपत्तिरुद्दिष्टेति ।

<sup>\* &#</sup>x27; अवसीयते । कः । यदिशन्दः । कथम्भूनोऽवसीयते । अनुद्धतत्वप्रदर्शनार्थः । कथम्भूतो नावसीयते । अज्ञानसंशयार्थो नावसीयते । कल्मात् । प्रश्ननिर्णयात् । ' इत्येदमन्वयस्य सुघटितःवात् आनन्दिगर्भुक्तः इतिशब्दाध्याहारोऽनपेक्षित इति श्रेयम् ।

<sup>।.</sup> पू. य. चकारो नास्ति।

अथ क्वन्थी कात्यायन उपेत्य पत्रच्छ भगवन् कुतो ह वा इमाः प्रजाः प्रजायन्त इति ॥ ३॥

अथ कवन्धीति ।। संवत्सरवासानन्तरमन्यैरनुज्ञातः कवन्धी पिप्पलादस्य मीपं यथाविध्युपगम्य पप्रच्छ। किमिति। भगवन् कुतो ह वा इति। स्पष्टोऽर्थः॥ ३॥

अन्येर्नुज्ञात इति । अर्थलन्धमिदम् । एकस्य निर्देशादितरेषां पञ्चानामप्रक्तो म्यते । ऋषिषु स्पर्धाद्ययोगात् स्पर्धया इतरानुपमृद्य अयं पत्रच्छेति न युज्यते । अतस्तैरनुति इति द्याच्यमिति । समीपमिति । उपेत्येत्येतत् उपनयनसंस्कारार्थगुरूपसदने प्रसिद्धम् । वन्थ्यादीनां प्रागेनोपनीतत्वादिह सोऽथों न सम्भवति । अतः विद्योपदेशाय आचार्यतया वृतं ति यदुपगमनं शास्त्रिविह नियमसहितं तद् विवक्षितमिति भावः ।

तसै स होवाच प्रजाकामो ह वै प्रजापितः स तपोऽतप्यत स तपस्तप्त्वा 'स मिथुनमुत्पादयते रियश्च प्राणं चेत्येतौ मे बहुधा प्रजाः करिष्यत इति ॥ ४ ॥

तस्मै स होवाचेति ।। एवं पृष्टवते कविन्धने पिप्पलाद उवाच-प्रजाकामो वा इति ।। अल प्रजापतिशब्दो ब्रह्मपरः । अस्य कारणवाक्यत्वात् । व्यासार्थैः ।विव्याख्यानाधिकरणे अलत्यप्रजापतिशब्दस्य ब्रह्मपरत्वस्य समर्थितत्वात् । सः ।सिद्धः प्रजापतिः परमात्मा प्रजासृष्टिकामनया स्रष्टव्यालोचनरूपं तपः, अतप्यत इतवान् । स तपस्तह्वति । एवं सष्टब्यं पर्यालोच्य रियप्राणशब्दितप्रकृतिपुरुषाख्यं मेथुनमुन्पादितवानित्यर्थः । केनाभिप्रायेणेत्यत आह—एतौ म इति । प्रजाकामस्य ।म एतौ रियप्राणौ अनेकप्रकारान् प्राणिन उत्पादियण्यत इत्यभिप्रायेणेत्यर्थः ॥ ४॥

मूळे तस्मै स हेति । सुकेशाद नां पिप्पलादे जातां आचार्यत्वप्रतिपत्तिं शपियतुं पूर्वं गगवन्तं पिप्पलादिमिति विशेषणम् । पिप्पलादस्य ब्रह्मवित्वप्रतिपादनाय ऋषित्वचनित्युक्तम् । यत्र पुनः तादशिवक्षाविशेषविरहात् केवलतच्छन्दमात्रोषादानिमिति विभाव्यम् । ब्रह्मपर इति । त चतुर्भुखपर इति भावः । कारणत्वं हि ब्रह्मणो लक्षणम् । तदिह श्रुतं ब्रह्मपरत्वं गमयः तिति । युक्तयन्तराणि च सन्ति । विस्तरिभया न तानीह प्रतिपाद्यन्ते । तदपेक्षिमिरन्यत्र एष्ठन्यमिल्यभिप्रायेणाह—ठयासार्थेरिति । सः प्रसिद्ध इति । 'प्रजाकामो हवै प्रजापतिरासीत् । त तपोऽतप्यतं इति यद्यपि आसीत्यदमध्याहृत्य पृथगवाक्यतया योजनं शक्यं तथापि अध्याहारगौरवात् 'सम्भवत्येकदाक्यत्व वाक्यमेदश्च नेष्यते ' इति न्यायाच एकवाक्यत्वं कृत्वा विश्वतिमिति

<sup>1,</sup> आ. 'स' नारित 2, आ ना, 'एवं' नारित।

बोध्यम् । वस्तुतस्तु अत्र आख्याताश्रवणं 'अस्तिभवन्तीपरः प्रथमपुरुषोऽप्रयुज्यमानोप्यस्ति ' इत्यनुशासनिन्द्रमध्याहारं गमयि । तेन, 'प्रजाकामो हते, 'इति विधेयविशेषणस्य पश्चात्प्रयोगमुचितं परिल्रज्य प्रथमं प्रयोगेन च प्रजापितः अपिरहार्यतया प्रल्यदशां प्रवर्तयप्रपि सर्वदा
प्रजाकाम एव भवतीत्येवम्परिमदं पृथग्वाक्यमेव । एवम्भूततया सः प्रल्यावसाने कथं प्रजाः
स्वष्ट्रव्या इलालोचनमकरोदित्येवम्परं स तपोऽतप्यतेति वाक्यान्तरिमिति शक्यं वक्तुम् । आलोचनरूपिमिति । तप आलोचने इति श्रीतो धादुः । पुरुषाल्यमिति । इतिशब्दल्ब्यमेतत् ।
रियं च प्राणं चेति मिथुनमिल्यन्वयात् । रियं प्राणमिति द्वितीया प्रथमार्थे व्यत्ययेनोपपादा ।
रियं च प्राणं चोत्पाद्यते, इति मिथुनमुत्पाद्यत इति योजना वा । उत्पादितवानित्यर्थे इति ।
उत्पाद्यत इति वर्शमानार्थानन्वयादिति भावः । ऋषेस्तु भवन्तीं प्रयुज्जानस्यायमित्रायः ।
तिन्मथुनोत्पादनं भूतमिप प्रलक्षं वर्तमानमिव पञ्चामीति । अनेन च स्वस्य तत्त्वार्थनिश्चयं सुन्दं
स्थितं किष्वेभ्यः प्रकाशयित उपदिश्यमानेऽर्थे तेषां प्रलयदाद्ध्याय।

## आदित्यो ह वै प्राणो रियरेव चन्द्रमा रियर्वा एतत्सर्व यन्मूर्तश्चामूर्तश्च तसान्मूर्तिरेव रियः ॥ ५ ॥

रियप्राणशब्दार्थमाह—आदित्यो ह वा इति । भोग्यं आदत्त इत्यादित्यः भोक्ता। स एव प्राण इत्यर्थः । वत्य प्राणशब्दितत्वे हेतुःसमनन्तरमेव वक्ष्यते । "रियरेव चन्द्रमा" इत्यस्याभिषेतमर्थमाह—रियर्वो इति । वस्त्रशब्देन पृथिव्यप्ते-जांसि उच्यन्ते। अमूर्तशब्देन वाय्वन्तरिक्षे उच्येते । सर्वमिप भूतजातं रियः अन्नम्, भोग्यमित्यर्थः । तसान्मूर्ति शब्दितं पाञ्चभौतिकं शरीरं सर्वं भोग्यमेवेत्यर्थः ॥ ५॥

आदिखपदस्य यो रूझ्यः स्यः तस्येहासङ्गतत्वात् यौगिकं जीवनर्थमाह—आद्त्त इति । भोग्यं वस्तु भोगार्थं गृह्णातीखर्थः । आदिखपदस्यार्थमुक्ता वाक्यार्थमाह—स एवेति । प्राण इति । प्राणशब्दवाच्य इत्यर्थः । रियरेव चन्द्रमा इत्यर्येति । अथास्य वाक्यस्य का योजना ? सा कस्मान्न दर्शिता ? उत्तरत्र चन्द्रमञ्जाब्दार्थविवरणस्यादर्शनात् 'चन्द्रमा इत्यस्य ' इति कथमुच्यते ? इति चेदुच्यते । 'चन्द्रमा एव रियः ' इत्यन्वयस्तावत् सुबोधः । रियशब्दा- थंस्य वक्तव्यत्वेन तस्योद्देश्यत्वायोगे आदिस्यो ह वा इत्येतद्वाक्यवत् चन्द्रमा एव रियरिति वचन- भङ्गचा अवस्यम्भावात् । एवं स्थिते चन्द्रमञ्जाबदेन किं विवक्षितिमिति प्रदर्शनीयम् । तदुत्तर- वाक्येन श्रुत्येव स्पुदीकियत इत्यमिप्रेस रियरेव चन्द्रमा इत्यस्येत्युक्तम् । 'यन्मूर्तं चामूर्तं च भूतं एतत् सर्वं रियः ' इति हि तत्रोच्यते । तत्र मूर्तामूर्तसर्वभूतजातस्योद्देश्यत्वेन निर्देशात्

<sup>े</sup> आ. व्यतिरिक्तेषु 'भोग्यं 'नास्ति । 2. पू. 'इत्यर्थः ।' इत्यतः परं 'आदित्यशब्दितभोकुप्रतिद्वन्द्वतया भोग्यवर्गस्य चन्द्रत्वेन निर्देशः 'इति हश्यते । अ. पू. 'मूर्सि । 4. प्र. 'मूर्स'।

अस्मिन् वाक्ये उद्देश्यवाचिना चन्द्रमञ्चाब्देन तदेव भूतजातमिभेतितित्येतत् स्पष्टमेव। एतेन चन्द्रमञ्चाब्दार्थस्योत्तरत्र विवरणं न दृश्यत इत्येतत् प्रत्युक्तम्। एवं चन्द्रमञ्चाब्दाभिभेतार्थस्य श्रुत्येव दिर्शतत्वात् तस्य शब्दस्य यो मुख्यार्थश्वनद्रः तस्यात्र अखन्तं परित्याग एवेति स्पष्टम्। अत एव तत्सहपिठतस्य आदित्यपदस्यापि अविविक्षतमुख्यार्थत्वप्रतीतेः योगेनामुख्यार्थपरतैव दिर्शितेखव्येयम्। किञ्च मुख्ययोः सूर्यांचन्द्रमसोविंवक्षायां 'स मिथुनमुत्पाद्यते आदित्यं च चन्द्रमसं च। आदित्यो ह वै प्राणः चन्द्रमा रियः 'इत्येवंविधया वचनभन्नया भाव्यमित्यपि हैयम्।

रियः अन्नमिति । रियशब्दस्य अनं मुख्यार्थः । अत्र विषक्षितार्थः मोग्यमिति । निवद-मसङ्गतम् । रियं च प्राणं चेत्यत्र रियप्राणशब्दार्थः क इति जिज्ञासायां तद्ज्ञापनाय प्रवृत्तं आदित्यो वा इत्यादीति ह्यवतरणिका कृता। तदनुगुणतया मूर्तामूर्तं सर्वे भूतजातं रियशब्दवाच्यामिति व्याख्यातव्यम् । तद्विहाय सर्वं भूतजातं भोग्यभित्युक्ते का सङ्गतिरिति चेत्—अत्रेदं वोध्यम् । चन्द्रमश्राब्दो हि भूतजाते औपचारिकः। तत्र उपचारनिमित्तं वाच्यम्। भूतजातं रियशब्द-वाच्यमित्युक्ते कथमिति जिज्ञासा जायते । सा च परिहर्तव्या । अतः इद्मुभयमुद्दिस्य रियशब्द-वाच्यमिति व्याख्येयमपि सुज्ञानत्वाद्व्याख्याय रियपद्रतिपाद्यमर्थमेवाह अन्नं, भोग्यमिखर्थ इति । भूतजातं भोग्यमिति प्रतिपादिते हि चन्द्रमा यथा भोग्यः तथा भूतजातमपीति साहज्य-निमित्तक उपचार इति, मोग्यत्वादेव रियशब्दवाच्यत्वमुपपन्नमिति च प्रदर्शितं भवति । अतो न काचिदनुपपत्तिरिति । ननु चन्द्रमा एव रियरिति न्याय्यं कमं परिखज्य कथं क्रमान्तराश्रयण-मिति चेत् मिथुनस्य अन्येन व्यवधानं न सहते श्रुतिरिति पश्यामः । तथाहि चंन्द्रमसा मध्ये निविष्टेन रियप्राणयोर्व्यवधानं स्यात् । उत्तरत्र अयनादीनां रियत्वप्राणत्वे औपचारिके । न वस्तु-तस्तत्र मिथुनमाबोऽस्तीति विभाव्यम् । अथात्र अधिप्रजसंहितायां मातुः पूर्वरूपत्वात् 'रियं च प्राणं च ' इति रयेः प्रथमनिर्देश आहतः । तदनुसारेण रियनिरूपणे प्रथमकर्तव्ये सित किमिति 'आदित्यो ह वै प्राणः ' इति प्राणस्य प्राथम्यमिति चेत् सलम् । तथैव रायिनिरूपणमेवात्र प्रथमं क्रियते। प्राणनिरूपणं पश्चादेव अथादित्य इति। ननु आदित्यो ह वै प्राण इति प्राणवाक्यं प्रत्यक्षं प्रथमं पट्यते । सत्यं पट्यते । न त्वेतदेव कृत्स्नं प्राणनिरूपणपरं प्रकरणम् । तत्रैव सङ्गतमपि अल्पमिद्मेकं वाक्यमादौ पठितम् । कथम् । रियनिह्नपणाङ्गतया । औपचारिकोऽपि चन्द्रमा हि अत्र आदौ प्रस्तूयते रियरेव चन्द्रमा इति । न च चन्द्रमस आदिखं विना स्थितिः । तस्य तस्मिन् प्रतिष्ठितः वात् । यथाऽऽम्नातं तै।तिरीयब्राह्मणे " आदिखोऽसि दिवि श्रितः । चन्द्रमसः प्रतिष्ठा । चन्द्रमा अस्यादित्ये श्रितः । " इति । तदिह चन्द्रमोनिर्देशौपयिकतया रियप्रकरण-शेषत्वेन आदिखवाक्यपठनम् । न तु प्राणप्रकरणोपक्रममभिसन्धौयेति ।

तसान्मृतीति । मूर्तामूर्तभूतजातस्य रियत्वादेव तदार्च्याया मूर्तैः शरीरस्य रियत्वं भवतीस्यः । यसात् कार्ये शरीरे रियत्वं दृश्यते तस्मात्तदुपादाने भृतजाते रियत्वमवश्यम्भावीति पूर्ववाक्योक्तार्थहेतुत्वेन पर्यवसानं द्रष्टव्यम् । तदेवं रियप्राणशब्दार्थः क इति प्रश्नस्य भोक्ता जीवः प्राणः, भोग्यं भूतजातं रियः इति समाधानमुक्तं भवतीति न्रेयम् ।

अथादित्य उदयन् यत् प्राचीं दिशं प्रविश्वति तेन प्राच्यान् प्राणान् रिश्मषु सिन्धत्ते । यदक्षिणां यत् प्रतीचीं यदुदीचीं यद्धो यद्ध्य यदन्तरा दिशो यत्सर्व प्रकाशयित तेन सर्वान् प्राणान् रिश्मषु सिन्धत्ते ॥ ६ ॥

अथादित्यः। रियनिरूपणानन्तरं आदित्यः; वर्ण्यत इति शेषः। आदित्यशिव्दितस्य भोक्तः प्राणशिव्दितत्वे हेतुरुच्यत इति यावत्। उद्यम् यत्प्राचीं दिशं
प्रविशतींति। अयं जीवः सुपृप्तिस्थानात् प्रबुद्ध्यमान एव सन् प्राचीं दक्षिणां
प्रतीचीमुदीचीमधश्चोर्ध्वं च¹ अन्तरा दिशश्च सर्वं प्रकाशयन् तत्तिह्रेग्वतींन्द्रियाणि धर्मभूतज्ञानास्व्यरिष्टमद्वारा विभित्तं। तसात्स एव प्राणंशिव्दित्तेन्द्रियनिर्वोद्वत्वात् प्राण
इत्यर्थः । प्राचीं दिशं प्रविशति प्रकाशयति। प्राच्यान् पदार्थानुपरुभत इति यावत्। तेन
तस्माद्धतोः प्राच्यान् प्राणान् रिष्ट्मषु सित्तधत्ते पूर्वदिग्वतिंपदार्थप्रकाशकान् चक्षुरादीन्
प्राणान् धर्मभूतज्ञानास्व्यरिष्टममुखेनाधितिष्ठति प्ररयति। धर्मभूतज्ञानेन तद्धिष्ठातृत्वरुक्षणसित्तधानाभावे चक्षुरादिना करणेन रूपाचुपरुभभो न स्यात्। चेतनानिधिष्ठितस्य
करणस्य कार्यासमर्थत्वादिति भावः। "यहिष्ठणां यत् प्रतीचीं यदुदीची"मित्यादौ
'यद्क्षिणां प्रविशति तेन दाक्षिणात्यान् प्राणान् रिष्टमषु सित्तधते, यत् प्रतीचीं प्रविशति
तेन प्रतीच्यान् प्राणान् रिष्टमषु सित्तधते' इत्यादिशेषः पूरणीयः। लाधवार्थं प्रतिपर्यायं
तदनुक्तिः। अत्र प्रजाः सिस्दक्षुः परमातमा प्रद्यतिं पुरुषं च ससर्जेति वक्तव्ये परोक्षरूपेण
रियप्राणशब्द्याभ्यां तदिमलापः रियप्राणयोश्चन्द्वादित्यशब्दाभ्यां मिनलापश्च "परोक्षप्रिया इव हि देवा" इति रीत्या रहस्यार्थस्य मुरुदतरोपदेशान्हेल्यसूचनार्थः॥ ६॥

वण्यंत इति शेष इति । अथादित्यो वर्ण्यत इत्येकं वाक्यम् । उदयिक्त खाद्यपरम् । अत्र कर्तृवाचिनः जी उपदर्शाध्याहारो वा, शादि खपदर्शानुषङ्गो वेखाभिसन्धः । यद्यपि 'शादि ख उदयन् यत् प्राचीं प्रविशति ' इत्येकवाक्यता स्वार् सिकी भाति अध्याहारादि छेशाप्रसङ्गश्च, तथापि उपक्रमे अथराब्दश्रवणात् तदर्थस्यानन्तर्थस्य आख्यातोक्तप्रवेशादावन्वयस्यानुपपन्नत्वात् वाक्य-मेदादि सर्वं सोढव्यमिति भावः ।

प्रकाशयतीति । शरीरान्तः स्थितस्याणोजीवस्य खरूपतः बाह्यपदार्थप्रवेशो न सम्भव-तीति ज्ञानप्रसरद्वारा स वाच्यः । ज्ञानद्वारा प्रवेशः प्रकाशनमेव । न हि तद्तिरिक्तं किञ्चिदस्तीति

<sup>1.</sup> म. पू. चकारो नास्ति । 2. ना. पू. " सर्वप्राण " । 3. श्राः ना. " चन्द्रादित्याभ्याम्" । 4. म. अस्यार्थस्य ।

भावः । प्रकृतोपयोगितया पर्यवसन्नमर्थमाह—उपलभत इति यावदिति । वस्तूनां प्रकाशो हि ज्ञातुस्तद्ज्ञाने सित भवति । ताद्शज्ञानवर्त्वामह विवक्षितम् । यत् प्रविद्यति यज्जानातीत्यर्थ इति भावः । तस्माद्धेतोरिति । ज्ञापकोऽयं हेतुरिति विभाव्यम् । पूर्वदिगिति । दिक्शब्देन तद्वर्तिपदार्थलक्षणेति भावः । रिद्मषु सिन्धिते सम्यङ् निधन्ते । सम्यङ्निधानं नाम अधिमत-कार्यकारितयाऽवस्थापनम् । इममर्थं शास्त्रप्रसिद्धेन लोकप्रसिद्धेन च पदेन स्फुटीकराति—अधिति । श्रति प्रस्थापनम् । इसमर्थं शास्त्रप्रसिद्धेन लोकप्रसिद्धेन च पदेन स्फुटीकराति—अधिति । श्रति प्रस्थापनम् । हममर्थं शास्त्रप्रसिद्धेन लोकप्रसिद्धेन च पदेन स्फुटीकराति—अधिति । श्रति प्रस्थापनम् । इसमर्थं शास्त्रप्रसिद्धेन लोकप्रसिद्धेन च यदेन स्फुटीकराति—अधिति । श्रति प्रसिद्धेन हेतुनाऽविष्ठातृत्वं साध्यम् । अत्र व्यतिरेक्तुर्सी व्यातिमिमिमतांप्रदर्शयिति—धर्मभूतेति ।

मुख्ययोः सूर्याचन्द्रमसोरत्र सर्वथा प्रस्तावो नास्तीत्युक्तम् । तद् दृढीकुर्वन्नाह — अन्नेति । प्रकृतिमिति । यद्यपि मूर्तामूर्तविभागविभक्तानि पञ्च भूतान्येव प्राक् रियशव्दार्थतया विवृतानि तथापि तात्पर्यग्या तेषामप्युपादानभूता मूरुप्रकृतिरेव रियत्वेनाभिमते स्मिप्रेस्वेवमुक्तमिति श्रेयम् ।

### स एष वैश्वानरो विश्वरूपः प्राणोऽग्निरुद्यते । तदेतद्याऽभ्युक्तम् ॥ ७॥

"आदित्यो ह वै प्राण" इति प्राणशञ्द निर्दिष्टस्य भोक्तृवर्गस्योदयमानस्य परमात्माःसकतामाह स एष वैश्वानरो विश्वरूप इति । यः प्राक् प्रस्तुतः प्रजापितशिब्दतः, विश्वषां नराणां नेतृत्वेन वैश्वानरशब्दवाच्यः, सर्वशरीरतया विश्वरूपशब्दितः, अप्रनेतृत्वादिगुणयोगेन अग्निशब्दितः, स एष प्राक् प्रजापित-शब्दिनिर्दिष्टः परमात्मा "आदित्यो ह वै प्राण" इति प्राणशब्दितभोक्तृरूपःसन् उदयत इत्यर्थः । अयं च मन्त्रो वैश्वानराधिकरणे परमात्मपरतया सिद्धवत्कृत्य भगवता भाष्यकृता व्यवहृतः । अत एवं व्याख्यानिति द्रष्टव्यम् । तदेत-हचाभ्युक्तम् ; तदेतत् ब्रह्म अभिमुखीकृत्य अग्रुक्तमन्त्रेणोक्तम् ॥ ७॥

७. परमात्मात्मकतामिति । वैश्वानरादिपदानि परमात्मवानीनि । प्राणपदं जीववानि । तेषामस्य च सामानाधिकरण्येन प्रयोगः शरीरात्मभावनिबन्धन इति भावः । नन्ववान्तरप्रकरणानु-रोधेन कृत्वामदं वाक्यं केवलजीवात्मपरतयैव कृतो न व्याख्यायत इखन्नाह—अयं च मन्त्र इति । इदं श्रुतिवाक्यमिखर्थः । सिद्धविति । वैश्वानरशब्दः परमात्मिनि च प्रयुज्यत इति प्रदर्शनाय "परमात्मिनि च 'तदात्मन्येव हृदय्येऽभौ वैश्वानरे प्रास्यत् ' 'स एष वैश्वानरो विश्वख्यः प्राणोऽभिरुद्यत ' इति च " इनि श्रीभाष्ये उक्तम् । तदन्नानुसन्ध्यम् । स्वतन्त्रतया जीवप्रतिपादनं 'कृतो ह वा इमाः प्रजाः प्रजायन्ते ' इत्येतत्प्रश्लोत्तरप्रकरणेऽस्मिन्न सङ्गच्छेतिति भाष्यकृतामाशयः ।

<sup>1</sup>. त्र. पू. 'त्राणादित्यशब्दः'। 2. त्र. पू. मन्त्रेणाप्युक्तम् ।

अभिमुखीकृत्यैति । तदेतत् ब्रह्म ऋचा उक्तमित्येव व्याख्यातुं शक्यम् । किन्तु अभिरूप-मर्गस्तत्रानतिप्रयोजनः स्यात् । अतः ' प्रसिद्धं पूर्ववाक्योक्तं ब्रह्माभिमुखीकृत्य वक्ष्यमाणमुक्तं ' मिति योजना आदतेति भावः । ऋड्यान्त्रेणेति । छन्दोबद्धत्वादद्यान्त्रत्वम् । न त्वयं ऋग्वेदे पठितो मन्तः ।

### विश्वरूपं हरिणं जातवेदसं परायणं ज्योतिरेकं तपन्तम्। सहस्ररिमःशतथा वर्तमानः प्राणः प्रजानामुद्यत्येष सूर्यः॥८॥

विश्वरूपं हरिणमिति । विश्वरूपं सर्वशरीरम् । जातानि वेदांसि यस्मात्स जातवेदाः । "प्रज्ञा च तस्मात प्रस्ता पुराणी"ति सर्वज्ञानोत्पादकम् । परायणं परमप्राप्यम् ज्योतिः सर्वप्रकाशकदीप्तिमन्तम् एकं अद्वितीयम् तपन्तं जाठराम्या दिरूपेण तपन्तम्, "सन्तापयति स्वं देहमापादतरुमस्तकम्" "अहं वैश्वानरो भूत्वा प्राणिनां देहमाश्रितः । प्राणापानसमायुक्तः पचाम्यकं चतुर्विधम् ।" इति श्रुतिस्मृतिभ्याम् ; हरिणं हरिमित्यर्थः । हरिशब्दस्य नान्तत्वं छान्दसम् । वर्तमानः अनुवर्तमानः । तद्विध्यतया तच्छरीरभृत इति यावत् । सहस्ररिमः नानाविध-विषयविषयकज्ञानवान् । प्रजानां स्थावरजङ्गमात्म(१)कानां , प्राणः धारकः सूर्यः सूर्यवस्मकाशः एषः जीवः शतधा देवमनुष्यादिनानाविधदेहात्माभिमानशास्तितया सुषुप्तिस्थानाद्वदयते । सर्गकाले उदयत इति वाऽर्थः ॥ ८॥

जाठरेति । विश्वरूपमिति प्रजासृष्टिरका । जातवेदसमिति ज्ञानप्रदानम् । परायणं ज्योतिरिसाराध्यतयाऽवस्थानम् । अतः अन्ते तपन्तमित्यनेन आराधनीपयुक्तार्थसम्पत्त्यनुगुणस्तापो विश्वसित इति ज्ञायत इति भावः । अनुवर्तमान इति । उपस्रगस्य योतकमात्रत्वात् तदभावेऽपि अपेक्षानुरोधेन केवलधातुरपि इममर्थं प्रतिपादियतुमर्हत्येवेति भावः । नानाविधविधयेति । आदिस्यरूपमुख्यार्थस्यात्र विरहात् अतिशयोक्तिन्यायेन एवं व्याख्यातव्यं भवतीति भावः । सुपुनिस्थानादिति । 'उदयन् यत् प्राचीं दिशे प्रविश्वति' इति पूर्वेण ऐकरूप्यमिसन्धायेदम् । तत्र उदयन् यत् प्रविशतीत्युदयस्य अनुवाद्यगतत्वात् ' तेन प्राच्यान् प्राणान् रिमषु सिन्धिते ' इति सृष्टयनन्तरकालिकव्यापाराभिधानाच तथा व्याख्यानमावस्यकम् । अत्र तु तथा विशेषानवन्यमात् आय एवोदयः स्वरसतः प्रतीयते । न च पूर्ववैद्यस्य दोषः । ऐकरूप्ये प्रमाणामावेन तस्यैव तथात्वादिसमिप्रसाह—सर्गकाल इति ।

<sup>1.</sup> प्र." वेदांसि वेदाः"। 4. था. ना. "परं प्राप्यम्"। 3. प्र. 'जाठरादित्यादि'। 4. था. ना. प्राणानाम्। 5. था. ना. स्थावरजङ्गमात्म-कानां प्राणानाम्। 6. था. ना. नास्ति। 7. था. ना. पू. नास्ति। 8. प्र. व्यतिरिक्तेषु 'प्रकाशकः'। 9. प्र. उद्यति।

संवत्सरो वै प्रजापितस्तस्यायने दक्षिणश्चोत्तरश्च तद्ये ह वै तिदेष्टापूर्ते कृतिमित्युपासते ते चान्द्रमसमेव लोकभिजयन्ते त एव पुनरावर्तन्ते तसादेत ऋषयः प्रजाकामा दक्षिणं प्रतिपद्यन्ते । एष ह वै रियर्थः पितृयाणः ॥ ९ ॥

एवं सूक्ष्मप्रकृतिजीवशरीरकस्य प्रजापतेः रियप्राणशब्दितअकृतिपुरुषरूप-भोभ्यभोक्तात्मना विभागमुपवर्ण्य तस्यैव परमात्मनः अखण्डकालक्ष्येण स्थितस्य<sup>2</sup> खण्ड-कालरूपेण विभागं दर्शयिष्यन् चित्तावतरणाय वा उपासनार्थं वा संवत्सराख्यप्रजापतेः दक्षिणोत्तरायणात्मकं रयिभाणरूपं विभागं, तथा मासाख्यप्रजापतेः रयिप्राणशब्दितं कृष्णशुक्कपक्षात्मकं विभागं, अहोरात्रात्मककालस्वपप्रजापतेः रयिप्राणात्मकं राज्य-हरात्मकं विभागं, तत्प्रसंगेन रियशब्दार्थदक्षिणायनक्रुप्णपक्षराज्यपेक्षया पाणशब्दार्थ-भूतोत्तरायणशुक्कपक्षदिवसानां उत्कर्षञ्च वक्तुमारभते—संवत्सरं वा इति । तस्य संवत्सराख्यकालरूपस्य<sup>⁵</sup> प्रजापतेः दक्षिणोत्तरशब्दिते अयने<sup>६</sup> सूर्यगत्याधारभूते द्वे रूपे स्तः। <sup>1</sup>तचे ह वा इति । ह वा इति प्रसिद्धौ स्मरणे वा । अयमर्थः । तत् <sup>8</sup>तत्न ये पुरुषा इष्टापूर्ते दत्तमिति तत् कर्मोपासत इत्यर्थः । "य इमे श्रामे इष्टापूर्ते दत्तमित्युपासते " इति श्रुत्यन्तरैकार्थ्यात् क्रतशब्दो दत्तपरः । इष्टं यागादि श्रौतं 10, पूर्वं खातादि । इतिशब्दः प्रकारवचनः । यागदानवापीकूपादिकं कर्म येऽनुतिष्ठन्ति, ते चन्द्रम<sup>11</sup>स्सम्बन्धिनं लोकं अभिजयन्ते अभिजयन्ति<sup>12</sup> प्राप्नुवन्ति । त<sup>18</sup>एव पुनरावर्तन्ते । न त्वास्मोपसका उत्तरमार्गेण गना इत्यर्थः । तसादेत इति । तसाद्धेतोरेते कर्मठाः प्रजास्वर्गीदिलक्षणक्षुद्रफलकामाः ऋषयः क्षुद्रफलद्रष्टारः दक्षिणं पन्थानं पितृयाणशब्दितं प्रतिपद्यन्ते । एष एव ' पितृयाणः रियः अन्नप्रधानः, वैषयिकभोगात्मक इति यावत् । यद्यपि "धूमो रात्निस्तथा कृष्ण" इत्यादिप्रमाण-

<sup>1. &</sup>quot;इत्येष वे" । 2. आ. ना. 'अखण्डकाल्रुक्पण स्थितस्य' नास्ति । 3. आ. ना. प्रदर्शियच्यत् । 4. आ. पू. 'तस्य' नास्ति । ना. "तद्वत्"। 5. आ. काल्रुक्पप्रजापतेः । 6. आ. प्र. "द्वे अयने" । 7. आ. 'तत्' नास्ति । 8. आ. ना. पू. "तत् तत्र" नास्ति । 9. ना. 'ये पुरुषाः' नास्ति । 10. आ. पू. 'अतिम्' नास्ति । 11. पू. चन्द्रमसः' । 12. पू 'अभि-जयन्ति' नास्ति । 13. आ. ना. 'अत एव' । 14. म. 'एव' नास्ति ।

प्रतिपन्नः पुराणेषु दक्षिणमार्गनिर्दिष्टो धूमादिश्चन्द्रान्तः पितृयाणोऽप्यन्यः। संवत्सरा-वयवमूत्रवण्मासात्मा दक्षिणायनिर्दिष्टोऽप्यन्यः। तथापि दक्षिणायनशब्देन द्वयोरपि व्यवह्रियमाणत्वात् कालमार्गयोरेकीकृत्य व्यवहार उपपद्यत इति द्रष्टव्यम् ॥ ९॥

सूक्मेति । न हि प्रजापतिः खखरूपादेव प्रकृतिपुरुषावुत्पादयतीत्युपपद्यते । तस्या-विकियतात् । अत इदं विशेषणमाक्षिप्यत इति भावः । खण्डकालेति । संवत्सरमासाहोरात्र-रूपेण त्रेघेलर्थः । यद्यपि 'संवत्सरो वै प्रजापितः तस्य त्रीणि रूपाित संवत्सरो मासोऽहोरात्र इति 'इत्येवं विभागो न दस्यते तथापि 'संक्रत्सरो वे प्रजापतिः ' भासो वै प्रजापतिः ' ' अहोरात्रो है प्रजापतिः ' इति पृथक् पृथगभिवःनेन अर्थतस्तथा विभाग कृतो भवतीति भावः । चित्तावतरणायेति । चित्तस्य प्रजापती, प्रजापतेवो चित्ते, अवतरणम् । स्फुटप्रतीतय इति ता-त्पर्यम् । संवत्सरः प्रजापतिरित्युक्ते श्रोता राङ्केत कथं संवत्सरः प्रजापतिरिति । संवत्सरस्य हि द्वावंशो स्तः दक्षिणायनमुत्तरायणं च; तत्र एको रियः अपरः प्राणः इति प्रतिपादने, रियप्राणरूपमिथुनसम्बन्धः प्रजापतेः प्रागुक्तः । संवत्सरो यादै रियप्राण-रूपांशद्वयबान् तर्हि स प्रजापतिभीवितुमईत्येवेति समाधानं कृतं भवतीति । यद्युच्येत-अय-नयोर्वा कथं रियत्वप्राणत्वे । उपदेशादिति चेत् संवत्सरस्य प्रजापतित्वमपि तथैवोपदेशात् निरशङ्क मर्हाष्यते । किं तत्र चित्तावतरणार्थमिति किञ्चिदिभिधातव्यम्— इति तत्र तत एवास्वर-सात् प्रयोजनान्तरमाह—उपासनार्थं वेति । आम्रानस्य हि फलं किश्विदवर्यं वाच्यम् । तत्र ययुक्तार्थोपरादकत्वं न सम्भवति, उपासनमगत्या प्रयोजनं वाच्यम्। सम्भवति च तत्। क्रयोख्यानादपूर्विभिति न्यायादिति भावः । तत्प्रसङ्गेनेति । कुत् इमाः प्रजाः प्रजायन्त इति प्रश्नस्योत्तरदचनप्रकरणिदम् । तत्र प्रकृतिपुरुषरूपेण संवत्सरादिकालरूपेण च स्थितात् प्रजापतेः प्रजाः प्रजायन्त इत्युत्तरमभिष्रेतम् । अत्र अयनयोः पक्षयोः दिवाकालरात्रिकालयोश्व मिथ उत्कर्षापकर्षप्रतिपादनस्य नाम्त्युपयोगः । अतः साक्षात्सङ्गत्यभावात् प्रसङ्गसङ्गतिरेव वाच्येस्यभि-सन्धः । आधारेति । अधिकरणे ल्युडिति भावः । स्मर्णे वेति । उक्तप्रसङ्गसङ्गसङ्गस्यनुगुण-मिदमर्थान्तरमिति बोध्यम् । अयमर्थं इति । श्रोतृणामवधानसम्पादनाय व्याख्यानप्रतिज्ञेयम् । इदं खक्तुं शक्यम्; पाठान्तरेण वा भवितव्यमिति भाति । उपरि उपासत इखर्थ इसत्रस्रोऽर्थ-शब्दो वा खक्तव्यः । तदिति छप्तसप्तमीकमव्ययमिखमिप्रेखाह—तत् तत्रेति । कृतमिलस्य वस्यमाण प्रकारेण विविधितमर्थमाह-दत्तिसिति। द्वितीयतच्छब्दस्य इती शब्दानन्तरं स्थानमित्यभि-प्रेलाह-इति तदिति । हं व्याचष्टे - कर्मेति । इष्टं पूर्तिमिति विशेषोपादानं तच्छब्दार्थजिज्ञासायां सामान्यमाक्षिपतीति भावः । उक्तेऽर्थे उपपत्ति दर्शयन् स्पष्टतरं विवृणोति — य इस इत्यादिना । भात्मनेपदं छान्द्समिल्। निमेस न्याय्यं रूपं दर्शयति आभिजयन्तीति । क्रियाफलस्य भोगस्य कर्त्रिभिशायतां गम्यितुं व्यखयेनापि श्रुतिरात्मनेपदं परिगृह्णातीति ज्ञेयम् । चान्द्रमसमे-वैत्येवकारः आदि ललोकव्यावृत्तिपरः । स्पष्टवादिदं नोक्तम् । एवकारार्थं विवृणोति—निद्विति । तसादितोरिति । यस्मत् चन्द्रमसं गत्वा पुनरावर्तन्ते तस्मादित्यर्थः । चन्द्रलोकप्रापकत्वपुनरावृ-त्तिमत्त्वे हि दक्षिणमार्गस्य लक्षणभूते । ताहशी चन्द्रलोकप्राप्तिः पुनरावृत्तिश्च यस्मादेतेषां विद्येते

तस्मादेते दक्षिणमार्गगामिन इति भावः । एते कर्मठा इति । एत इसङ्गुल्या निर्देशात् सामान्याधिकारित्वं ततोऽनुत्कर्षश्च प्रति यते । तद् कर्मठा इस्तेन स्फुटीकृतम् । नन्वीद्दशानां कथमृषित्वमिस्याशङ्क्य अविरोधेन तद्व्याच्छे—श्चद्रिति । अतोन्द्रियार्थद्शित्वाद्व्याहृतमृषित्वम् ।
परन्तु कृच्छ्रुलव्यां तां शक्तिं वत श्चद्रफलवर्गमात्रे विनियुज्जत इति स्वर्धायं शोकमाविष्करोति
श्वतिरिति भावः । 'ऋषित्वयोग्याः ' इस्यपि शक्यं व्याख्यानुम् । तथात्वे योग्या अपि तथा न
भवन्ति श्चद्रफलमङ्गादिति शोकाविष्कारः ।

पन्थानमिति ! यद्यपि दक्षिणमित्येतावन्मात्रं न्ले श्रूयते तत्र चोपकमानुसारेण अयनभित्येव विशेष्यं योजनीयं तथापि प्रसिद्ध्य मंबत्सरावयवभूतस्य दक्षिणायनस्येहानन्वयात् ' स एतं देवयानं पन्थानम् ' इलादिश्रुतिप्रयोगप्रसिदं विवक्षितार्थान्तरप्रलमिज्ञापकमिदं विशेष्यमुपात्त-मिति ज्ञेयम्। अर्थान्तरं ज्ञायितुमुक्तं पिनृयाणशब्दितभिति । एवं संवत्सर्प्रजापतेर्विभाग उक्तः । तत्र दक्षिणायनसम्बन्धि प्रासिङ्गकं चोक्तम्। अथास्य रियत्वमुच्यते — एष वा इति । अत्र 'यः पितृयाणः एष रिथः' इति श्रूयमाणपदयोजना । तत्र एतच्छव्दः पितृयाणपरामशीति स्पत्रम् । परन्तु पूर्वे दक्षिणं प्रतिपद्यन्त इति दक्षिणमार्गः प्रस्तुतः । अद्य पितृयाणस्य रियत्वे उच्यमाने पूर्वेण सह अस्य का सङ्गतिरिति शङ्का जायते । तत्र यः प्रस्तुतो दक्षिणमार्गः स एव पितृयाण इत्युच्यतं नान्य इति ज्ञापनीयम् । ज्ञापितं चैतत् पूर्वमेव 'दक्षिणं पन्यानं पितृयाण-शब्दित ' भित्सनेन । तादिह पर्यवसितगत्या वक्तव्यमर्थं पूर्वोक्तपर।मर्शिना एतच्छव्देन स्वभ्य-मानमिव कृत्वा आह—एष एव पितृयाण इति । तस्त्र कथं रियत्वमित्युपपादनाय विवृ-णोति — अने सादिना । स्चितमर्थ स्फुटीकर्तुं दक्षिणायनिपतृयाणयोर्वे सक्षण्यप्रतिपादनपूर्वकं शङ्कते—यद्यपीति । तथा च दक्षिणायनकालं प्रस्तुल, इन्नपूर्तकारिणः पितृयाणेन चन्द्रमसं प्राप्नुवन्तीत्युक्ते का सङ्गतिरिति भावः । समाधत्ते — तथापीति । अयं भावः । दक्षिणायनशब्देन द्वयोरिप व्यवहारोऽस्ति कालस्य व मार्गस्य च। एवमुत्तरायणशब्देनापीति द्रष्टव्यम्। तत्र संवत्सरम् गुणतया कालस्य प्रजापत्य नुगुणतया मार्गस्य च प्रनीति भवति । एकशब्दोपादानेन तु उभयोरभेदः प्रतीयते । तत्र रूपकाशलङ्कारेष्विव एकस्य प्रकृतत्वं अपरस्योपरञ्जकत्वमात्रं, न प्रकृतोपयोगः । तत्रास्य प्रजापतिप्रकरणत्वात् तत्सम्बन्धी मार्ग एव प्रकृतो भाह्यः न कालः । तथा च पितृयाणदेवयानमार्गावेव दक्षिणायनोत्तरायणरूपतय। इह विवक्षिताविति ।

अथोत्तरेण तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्ययाऽऽत्मान्मिन्वष्या. दित्यमभिजयन्ते। एतद्दे प्राणानामायतनमेतदमृतमभयमेतत्परायण-मेतस्मान पुनरावर्तन्त इत्येष निरोधः। तदेषः श्लोकः॥ १०॥

अथोत्तरेणेति । अथशब्दो वाक्यान्तरोपक्रमे । ये तावत् "किं प्रजया करिष्याम " इति विरक्ता ऋषयः कायक्केशादिलक्षणेन तपसा, स्त्रीसंगराहित्यलक्षणेन

ब्रह्मचर्येण, आस्तिक्यबुद्धिरुक्षणया श्रद्धया, प्रत्यगात्मविद्यया, परमात्मानमुपास्य, अर्चिरादिना उत्तरेणायनेन¹ ''आदित्या<del>च</del>न्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतं तत्पुरुषोऽमानव:स एनान् ब्रह्म गमयती " युक्तप्रकारेण ब्रह्मप्राप्तिद्वारभूतमादित्यं अभिजयन्ते प्राप्तु-वन्तीत्यर्थः । अन्वेष्टव्यतया निर्दिष्टमात्मानं स्तुवन् तेषाभपुनरावृत्तिं दर्शयति---एतद्वे प्राणानामिति । आयतनशब्दापेक्षया एतदिति नपुंसकिङ्किनिर्देशः। प्राणानां प्राणभृतां<sup>2</sup> आयतनं आधारभूतम् । "तद्यथा रथस्यारेषु नेमिरर्पिता नाभावरा आर्पिता एवमेवैता भूतमालाः प्रज्ञामालास्वर्पिताः। प्रज्ञामात्राः प्राणे अर्पिता " इति परमात्मनः सकलचेतनाधारत्वोक्तेः । एतत् परायणं परमप्राप्यमित्यर्थः । एतसान पुनरावर्तन्ते । उपासका इति शेषः । उत्तरेण मार्गेण गताः "मामुपेत्य तु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यत " इत्युक्तरीत्या परमात्मानं प्राप्य न निवर्तन्त इत्यर्थः । एष निरोधः । एषः " प्रजाकामो वै प्रजापति"रिति प्राकृ प्रजापतिशब्दनिदिष्टः परमात्मा स्वं प्राप्तस्य पुनरावृत्तिनिरोधकारी । अतस्तं परमात्मानं प्रजापतिशब्दितं प्राप्तस्य तदुपासकस्य अपुनरावृत्तिरुपपद्यत इति भावः । अत एष इत्येतच्छब्देन प्रजावतिपरामर्शात् आत्मानमन्विष्येत्यात्मशब्दोऽपि प्रजापतिपर एव । अत एव<sup>3</sup> एतत्सर्वमिभेष्ट्य सर्वव्याख्यानाधिकरणे व्यासार्थैः '' तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्ययाऽऽत्मानमन्विष्यादित्यमभिजयन्ते एतसान्न पुनरावर्तन्ते " इति अर्चिरादिगत्या अपुनरावृत्तिप्रतिपादनात् " प्रजाकामो वै प्रजापित प्रजापितशब्दिनिर्दिष्टः परं ब्रह्मेति प्रतिपादितमिति द्रष्टव्यम् । ततश्च प्रजापितमुपासीनस्याचिरादिगत्यप्रतिपादनात् कथं प्रजापते ब्रीह्मत्वमिति शङ्का निरा-कृता । तदेष श्लोकः तत तस्मिन् संवत्सरात्मिन प्रजापती वक्ष्यमाणः श्लोक इत्यर्थः ॥ १० ॥

### १०. वाक्यान्तरेति । उत्कृष्टोत्तरायणप्रतिपादनपरवाक्येलमिसन्धः ।

अभिजयन्ते; के ? न तद्वाचकं पदमुपात्तम् । कोऽभिप्रायः । तेऽतीव दुर्लभा इति । भूयिष्ठतया सुलभत्वे हि 'इमे 'इति निर्देशः क्रियेत । उत्तरमार्गनिष्ठास्तु अस्यन्तं विरलाः अस्यन्तं दुर्लभाः । किञ्च 'इमे 'इति निर्देशोऽप्यम्माकं तान्त्रस्यपचाराय कल्पेतेति विमेति श्रुतिः ।

<sup>ं.</sup> म्र. 'अर्चिराद्युत्तरायणेन '। 2. आ. ' प्राणभूतानाम् ' 3. म्र. ' एव' नास्ति । 4. म्र. पू. इदं वाक्यं नास्ति । 5. आ. "संवत्सराख्य"।

एवं च विशिष्यानिर्दिस्यमानतयेव एषामुत्तरमार्गाधिकारिणां दक्षिणमार्गाधिकारिभ्योऽतिमात्रवैल-क्षण्यं व्यक्षितं भवति । तत् स्फुटीवरोति — ये तावदिति । ते हि प्रजाकामा विषयसिक्तनः । एते तु 'किं प्रजया करिष्यामः' इत्येवं स्थिता विरक्ता इति । कायक्वेशेति । विहितसुपवासा-दिकमिलर्थः । तपसेति विहितानुष्ठानं, ब्रह्मचर्येणेति निषिद्धवर्जनं, श्रद्धयेलाधिकारसम्पत्तिः, विद्ययेति अङ्गभूतं स्वात्मोपासनं चामित्रेतिमिति भावः। उपास्येति । नष्ट्वस्तूपलम्भाय प्रवृत्तो हि यावदुपलम्भं तद् वस्तु सादरं वुद्धौ धारयति । तदिहान्वेषणेन उपासनं लक्ष्यत इति भावः । उत्तरेणेखस्य विशेष्यं अयनं महाप्रकरणाङ्गभ्यते । तच मार्गरूपमिति पूर्वोक्तरीखा स्थितम् । तदाह—अचिरादीति। उत्तरेणेलादितृतीयान्तशब्दमालायां प्रथमवर्जमन्ये अन्विष्येलत्र ल्यबन्ते अन्वीयन्ते । प्रथमस्तु अभिजयन्त इत्यस्मिन्नाख्याते । अतोऽत्र प्रथमपठितस्यापि चरमं व्याख्या-नमिति होयम् । पाठप्राथम्यं तु अथेत्युपकम्यमाणस्यावान्तरप्रकरणस्य एतदीयतया प्राधान्या-दिति । ननु यद्युत्तरमार्भेण आदित्यं प्राप्नुवन्ति तावता चन्द्रप्राप्तिहेतुभूतान्मार्गान्तरादस्य को विशेष इत्याशङ्कापरिहाराय सप्रमाणं विशिनष्टि आदित्याचन्द्रमसमिति । त्य्राप्यं, तस्य ह्यन्वेषणं भवति । तेनात्मन: प्राप्यत्वे सिद्धे 'अन्विष्य आदिलममिजयन्ते ' इत्यादिलप्राप्तिः किमर्थमुच्यत इति पर्यालोचनायां तत्प्राप्तिद्वारतयेति प्रतीयते। तचान्यत्र स्पष्टमेवोक्तमिति भावः। नन्वादिखस्य ब्रह्मप्राधिद्वारत्वं काममस्तु। ततोऽपि को विशेष इति शङ्कापरिहाराय एतद्वै प्राणानामित्यादिप्रवृत्तिरित्यभिप्रायेणावतारवति अन्वेष्टव्यतयेति । स्तुविनिति । प्रकृतोपयोगितया कांश्वन गुणान् कीर्तयन्नित्यर्थः। गुणामिधानं हि स्तोत्रम् । एवं चास्य वाक्यस्य आत्मखरूपनिरूपणे न तत्परता । अपि तु अपुनरावृत्तिप्रतिपादने, तेन पुनरावृत्तिमतो दक्षिण-मार्गादस्योत्तरमार्गस्य विशेषप्रतिपादने चेति द्रष्टव्यमिति भावः। नपुंसकेति। अन्यथा आत्मपरामर्शितया पुहिन्तता स्यादिति भावः। आधारभूतमिति । आत्मतया थारकमिस्यर्थः। अमृतं निरितशयभोग्यम्। अभयं दुःखासम्भिन्नम्। खर्गसुखवत् नश्चरत्वकृतभयशून्यमिति यावत् । परमप्राप्यमिति । ततोऽन्यत् प्राप्यं नास्तीत्यर्थः । एतस्मादिति । पुनरावृत्तिर्हि तस्यामोग्यत्वाद्वा नश्वरत्वाद्वा प्राप्यान्तरसत्त्वाद्वा शङ्क्येत । तत् त्रितयमपि नास्ति । एतस्य सर्वात्मत्वात् । तस्मादैपुनरावृत्तिरिति । उपासका इति । कर्त्रपेक्षायां पूर्वमन्विष्येखनेनोपस्थिता अन्वेषणकर्तार एवान्वेत्रमर्हन ति भावः ।

एष इति । इतिशब्दः पूर्वेणान्वितः उत्तरमार्गस्य वैरुक्षण्यप्रतिपादनसमाप्तिद्योतक इलाशयः । प्रागिति । उक्तरीला इतिशब्देनावान्तरप्रकरणस्य समाप्तत्वावगमात् ततः परं श्रूयमाणोऽयमेतच्छव्दः परमप्रकृतं प्रजापि परामृशतीति भावः । स्व प्राप्तस्येति । दक्षिणायनेन गच्छन्तः तं न प्राप्नुवन्ति । तस्मात् तेवां पुनरावृत्तिनिरोधी न भवतीति भावः । निरोध-कारीति । कर्तिरे धिनित भावः । कारणान्तरेण पुनरावृत्तिप्रसङ्गविरहेऽपि परमात्मनः स्वतन्त्रत्वेन स कदाचित् पुनरावृत्तिसङ्गरूपं यदि कुर्यात् तिहैं किं कर्तव्यमिति शङ्कापरिद्वारायायं वाक्यशेषः । 'ज्ञानी त्वात्मैव मे मतम् 'स च मम प्रियः' 'तेषु चाप्यहम् 'इति वदत्तत्तस्य तादशसङ्करपकरणे कः प्रसङ्ग इति विविद्यतिमित्यशयः । एवमत्र प्रतिपादितस्य अपुनरावृत्ति

हेतुत्वस्य परमात्मिलिङ्गत्वात् तद्धीनिधिङ्गक्मर्थविशेषमाह—अत्र एष इतीति । आत्म-शब्दोऽपीति । न श्चनुपासकस्य स्वेतरोपासकस्य वा प्रजापितः पुनरावृत्तिनिरोधकारी भवेत् । तेनायमुपास्य आत्मा प्रजापितरेवेति । इदमत्र आकृतम् । कारणतया प्रतिपाद्यमानत्वात् प्रजाकामो ह वै प्रजापितरिति निर्दिष्टः प्रजापितः परमात्मिति पूर्वमेवोक्तम् । तस्यैवेह पुनः आत्मशब्देन एतच्छव्देन च निर्दिष्टस्य उपास्मत्वाचिरादिगितिप्राप्यत्वापुनरावृत्तिहेतुत्वप्रतिपादना-दिष तस्य परमात्मत्वं वेदितव्यभिति । तिदृदं संवादार्थं श्रुतप्रकाशिकोदाहरणव्याजेन स्फुटी-करौति—अत एवेति ।

संवत्सरात्मनीति । निर्वितशब्देनावान्तरप्रकरणावसानं स्चितम्। एष निरोध इत्येतच्छ्वदेन च प्रजाकामो ह व प्रजापितिरिति निर्दिष्टः परमप्रकृतः प्रजाप्रतिः परामृश्यत इत्यु-कम्। तथा सित कथमिदानी अयमेतच्छ्वदः संवत्सरात्मानं प्रजापितं निर्देषुं शक्रोति । व्यवहितत्वात् । इति चेदुच्यते । इतिशब्देन उत्तरमार्गवैलक्षण्यप्रतिपादनसमाप्तियौत्यत इत्यु-कम्; न तु प्रकरणसमाप्तिरिति । एतच्छ्वदेन च संवत्सरो वै प्रजापतिरित्यत्रोपस्थित एव प्रजापितः परमृश्यते । स तु परामृश्यमानः केवल एव परामृश्यते न संवत्सरात्मत्विविध्यत्या । अस्य आकारस्य पुनरावृत्तिनिरोधकरणे अनुपयोगित्वात् । कारणत्वाकारस्यवापेक्षितत्वात । एत-द्याक्रनायव 'एषः प्रजाद्यामो वे प्रजापितः इति प्राक् प्रजापितशब्दिनिरिधः ' इति विवरणं कृतम्, न तु तद्वाक्योपस्थितपरामिशित्वतात्पर्येण । तस्मात् मध्ये निरोधवाक्ये अनाकांक्षितत्वेन संवत्सरात्मत्विविशेषणपरित्यानेऽपि अत्र विशिष्टपरामर्शे नीनुपपत्तिलेशोऽपीति ।

एतस्मात्र पुनरार्तन्त इति हेतोः एष उत्तरमार्गः निरोधशब्दवाच्यो भवति पुनरावृत्ति निरुणद्वीति व्युत्पत्तेः । न च दक्षिणमार्ग एवमित्येवमपि शक्यं व्याख्यातुमिति द्रष्टव्यम् ।

वक्ष्यमाण इति । एष श्लोक इलत्रस्य एतच्छब्दस्य विवरणमिदम् । बह्नुचैरधीत इति पूरणीयम् ।

# पञ्चपादं पितरं द्वादशाकृतिं दिव आहुः परे अर्धे पुरीषिणम् । अथेमे अन्य उ परे विचक्षणं सप्तचके षडर आहुरपिंतमिति ॥ ११॥

पश्चपादं पित्तरमिति ॥ वत्सरसंवत्सर¹परिवत्सरेडावत्सरानुवत्सररूपाः पश्च पादाः यस्य स पश्चपादः । अथ वा हेमन्तिशिशिरयोरेकीकरणात् षडृतवः पश्च-त्वः संपद्यन्ते । ते पादाः यस्य स पश्चपादः तम् । पितरं सर्वस्य जनकं, द्वादशा-कृतिं द्वादशमासाकृतिं, दिवः स्वर्गात् परे परिसान् अर्थे स्थाने पुरीषणं पुरीषशब्देन स्वर्णमूमिसिन्निहितं ब्रह्माण्डगोळकावरणमुच्यते । सोऽस्य स्थानत्वेनास्तोति पुरीषण-माहुरित्यन्वयः । अथशब्दः पक्षान्तरपरिग्रहे । उशब्दः अवधारणे । परशब्द

<sup>1.</sup> ना. "संवत्सरवत्सर्..."। 2. प्र. 'पञ्चपादः' नास्ति।

उत्कृष्टवचनः । पूर्वोक्तेभ्योऽन्ये उत्कृष्टाः, इमे काळतस्वविदः आदित्यादिग्रहसप्त-कलक्षणचक्रयुक्ते, ऋतुलक्षणारषट्कयुक्ते, संवत्सरास्ये रथे नगत्सर्वे विचक्षणं कुशलं निश्चलं यथा भवति तथा अपितमित्याहुः ॥ ११ ॥

'प्रभवो विभवः ग्रुङ्धः' इति पिठते षष्टिहायनचके प्रथमे पञ्च क्रमेण वृत्सरादिवामानः । पुनः षष्टादयः पञ्च तथा । पुनरिष एकादशादयः पञ्च तथिलानः द्रष्टव्यम् । एवं
पञ्चाब्दीक्रमेण संवत्सरचकस्य परिवर्तमानत्वात् पञ्चपादत्वमुक्तमित्यभिप्रेत्य व्याच्छे—वत्सरेति ।
तैत्तिरीयब्राह्मणे एकत्र 'संवत्सरः, परिवत्सरः, इदावत्सरः, इदुवत्सरः, इद्वत्सरः' इति पञ्च नामानि
हत्यन्ते । अपरत्र चतुर्थस्येदुवत्सरस्य स्थाने अनुवत्सरः पिठत इति विशेषः । एकैकस्य हायनस्य
पञ्चपादत्वं वक्तव्यमिति यदि मन्येत तदनुरोधेनान्यथा व्याच्छे— अथवेति । पञ्चतेव इति ।
'द्वादश मासाः पञ्चतेवः ' इति वेदेष्वेवामनातामिहानुसन्धेयम् । ऋतुप्रशृत्तिक्रमेण हि संवत्सरो
याति । तेन ऋतूनां पादत्वम् । स्वर्णभूमीति । 'तदण्डमभवद्धेमं ' 'तदण्डमकरोत् द्विधा'
'ताम्यां स शकलाभ्यां च दिनं भूमिं च निर्ममे ' इति मनुक्तरीत्या हिरण्मयस्याण्डस्य शकलेन
दिवो निर्मितत्वात् विश्वकोशस्योपरितनी भूमिः स्वर्णमयी भवति । तस्या अप्युपरि यदावरणमास्ति
तत्परीषपद्वाच्यामिति ।

उत्कृष्टेति। एभिर्थदुच्यते तदेवोपादेयमिति भावः। संवत्सरात्मनः प्रजापतेः स्थानो-पदेशपरे।ऽयं मन्त्रः पश्चद्वयमुपन्यस्य चरमे सिद्धान्ततामिन्यज्ञयति। तत्र त्रथमः पक्षः, दिवः परे स्त्राने वर्तत इति कण्ठोक्तः। दूरे स्थितस्य कथं संवत्सररूपकालन्यन्तृत्वसिति शङ्कायां 'प्रदीपवदावेशस्त्रथाहि दर्शयति 'इसभावाधिकरणस्त्रोक्तन्यायेन सङ्कल्पमात्रेण तदुपपन्नमिति समाधानाभिप्रायेण पञ्चपादं द्वादशाकृतिमिति शरीररूपणं कृतम्। अण्डान्तर्वर्त्थिप समस्तं वस्तुजातं व्याप्य वर्तमानत्वादिहैव स परमात्मा वर्तत इति द्वितीयः पक्षः। स तु परमरहस्य-त्वान्न कण्ठत उच्यते। अपि तु 'सप्तचके' 'षडरे' इति रथरूपणेन व्यज्यते। न ह्यधिष्ठा-तारं रिथन विना रथस्य प्रशृत्तिरस्ति। तथा इहैव स्थितः संवत्सररथं नियमयतीस्ययमेव पक्ष आदरणोय इति।

जगत्सर्विमिति । अर्पितिमिति पारतन्त्र्यत्रतीतेर्ने परमात्मनो विशेष्यतया ग्रहणं युज्यते । अतः पारिशेष्यात् जगदेव प्राह्ममिति भावः ।

### मासो वै प्रजापतिस्तस्य कृष्णपक्ष एव रिषः श्रुङ्कः प्राणस्त-सादेत ऋषयः शुक्क इष्टि कुर्वन्तीतर इतरसिन् ॥ १२॥

' यथा संवत्सरो रियप्राणात्मना विभक्तः, एवं मासोऽपि' इत्युपासनार्थं प्रदर्श-यति—मासो वे प्रजापतिरिति । स्पष्टोऽर्थः । तसादेतं इति । यसात् शुक्तः

<sup>1.</sup> आ. " शुक्रः पक्षः"।

पक्षः प्राणतया उत्कृष्टः तसात् ऋषयः अतीन्द्रियार्थद्रष्टारः संवेऽपि शुक्कपक्ष एव शोभनानि कर्माणि कुर्वन्ति । इतरे अनृषयः अज्ञाः पुनः अप्राणतया असारभूते कृष्णपक्षे कुर्वन्तीत्यर्थः ॥ १२ ॥

रियप्राणात्मनेति । यद्यपि 'एप ह वै रियर्थः पितृयाणः ' इतिहतः 'एष ह वै प्राणो यो देवयान ' इति उत्तरमार्गस्य प्राणत्वं नोक्तं तथापि 'एतद्वे प्रजानामायतन'मिस्यनुकूता 'एनद्वे प्राणानामायतनम् एतस्मान्न पुनरावर्तन्ते ' इति प्राणपदघटनात् प्राणभृतां परमश्रेयः प्रापित्ताधनत्या उत्तरायणस्य प्राणत्वमौपचारिकं सूचितमेवेति नानुपपत्तिरिति ज्ञेयम् । उपा-सनार्थमिति । एतेन पूर्वेक्ते चित्तावतरणार्थत्वे नातीदादर इति व्यज्यते । मूले तस्मादिसस्य शुक्षपक्षस्य प्राणत्वादिस्यथः । अस्तु प्राणत्वम् । तावता तत्र कथमनुग्रनिस्यतः सोपस्कारं व्याच्छे—यस्मात् उत्कृष्ट इति । प्राज्ञानामनुष्ठानकालतया उत्कर्षः सूचित इति भावः ।

अनुषय इति । नन्वेतद्रमुपपन्नम् । पूर्व 'एत ऋषयः ' इति श्रवणात् । यदि हि 'ऋषयः ग्रुष्ठे कुर्वन्तीतर त्तरस्मिन् ' इत्येतावन्मात्रं श्र्येत तिर्हें 'इतरे ऋषिभिन्ना अनुषयः ' इति विवरणं युज्येत । एत ऋषय इत्येवमिभ्याय अनन्तरं इतर इति निर्देशात् अन्ये ऋषय इत्येव स्वरसतः प्रतीयते । अतस्त्रथैव व्याख्येयमिति चेत् । अत्रेदमृष्येयम् । 'एत ऋषयः ग्रुष्ठे कुर्वन्ति ; इतरे ऋषयः कृष्णे कुर्वन्ति ' इति वचनव्यक्तौ अङ्गीकियमाणाणं कस्यचिद्विशेषस्यान्तवामात् वाक्यमेव कृत्तनं व्यर्थं भवति । न हि उभयोरि पक्षयोः समं प्राश्वस्यं प्रतिपायत इति युक्तमङ्गीकर्त्तम् । पूर्वापरप्रक्रियविद्योधात् । म सस्य प्रजापितस्वक्रथनस्य पक्षयोविभाज्य- क्वनस्य चात्यन्तवैयर्थ्यां गतात् । उपासनमात्रार्थत्ववादस्यातिद्ववंक्रत्वात् । तस्मात् 'एते केचन ग्रुक्तं कुर्वन्ति । इतरे सर्वे कृष्णे कुर्वन्ति ' इत्येव वचनव्यक्तिः । अत्र हेतुरपेक्ष्यते कस्मादेवं केचन ग्रुक्तं कुर्वन्ति नेतरस्मिन् इति । तत्प्रतिपादनपरमेतत् 'ऋषय ' इति । यस्मादेत ऋषयः प्राज्ञाः विशिष्टकालावगमकुशालाः तस्मादेते विशिष्टे ग्रुक्तपक्षे कुर्वन्तीति । एतेन, अनृषित्वादेव इतरे इत्रस्मिन् पक्षे कुर्वन्तीति तत्रापि हेतुराक्षित्तो भवति । तथाच इतरेऽनृषय इत्येव पर्यवसान-मिलितस्क्ष्मदर्शिताऽत्र भाष्यकारस्य निपुणं विभाव्या । ' अनृषयः अज्ञाः' इति पुनर्विवरणेन हि स्पष्टमत्र स्वाभिप्रायं प्रकारायतीति ।

अहोरात्रो वै प्रजापतिस्तस्याहरेव प्राणो रातिरेव रियः प्राणं वा एते प्रस्कन्दन्ति ये दिवा रत्या संयुज्यन्ते ब्रह्मचर्यमेव तद्यद्रातौ। रत्या संयुज्यन्ते ॥ १३॥

अमुमेव विभागं अहोरालेऽप्युपासनाय प्रदर्शयति—अहोरात्रो वे प्रजा-पतिरिति । स्पष्टोऽर्थः । प्राणं वा एत इति । यसाद्धेतोरहः प्राणरूपत्वं,

<sup>1,</sup> पू. "पक्षः" नास्ति।

अत एव रत्या रत्यर्थं, प्रयोजनस्य हेतुत्विविवक्षया तृतीया । प्राणभूतेऽह्नि स्नीभिर्ये संयुज्यन्ते त एते प्राणमेव प्रस्कन्दिन्ति प्रकर्षेण शोषयन्ति । प्राणापचारात् प्राणमेव निम्नन्तीत्यर्थः । ननु तिहं स्वयोषिद्रमनं गृहस्थैने कार्यमित्याशंक्य रात्रौ कार्य-मित्याह—ब्रह्मचर्यमेव तेदिति । रत्यर्थे रात्रौ स्नीसंप्रयोगो ब्रह्मचर्यमेव । मैथुनमेव न भवतीत्यर्थः । तन्न दोषायेति यावत् ॥ १३ ॥

तत्र दोषायेति । ननु गृहस्थवर्मस्य स्वयोषिद्गमनस्य दोषत्वापादकतया प्राण-रूपस्याद्वोऽपक्षं , अतथाभूततया रियरूपाया रित्रेहत्कष्रेश्च प्रनीयते । न नैवमेघास्तु को दोष इति काच्यम् । 'प्राणशान्दार्थभूतोत्तरायण गुङ्गपक्षदिवसानामुत्कर्षं च वक्तुमारभते ' इति पूर्वोक्त-विरोजादिति चेत्र । यथा दम्मस्योः खच्छन्दवृत्तिर्गुहसन्निधौ निपिध्यते तथेह अहनि संसर्गनिषेध इत्यमित्रयात् । गुरूणां यूज्यत्वं हि तत्र निवन्धनम् । तथा प्राणरूपस्याद्वोऽपीति ।

### असं वै प्रजापतिस्ततो ह वै तद्रेतस्तसादिमाः प्रजाः प्रजायन्त इति ॥ १४ ॥

ननु प्रकृतिपुरुषकालात्मकं ब्रह्म कथं प्रजानामुपादानिमत्युच्यते । अन्नपरि-णामभृतस्य रेतस एव प्रजोपादान्तवदर्शनादित्याशंक्याह—अनं वे प्रजापति-रिति । अन्नावस्थं, तदुत्पन्नरेतोऽवस्थञ्च यतः प्रजापितशब्दितं ब्रह्मेव, अतः प्रकृतिपुरुषसंवत्सरमासादिकालान्नरेतोऽवस्थात् ब्रह्मणः सर्वाः प्रजायन्त इति प्रजापितशब्दितस्य ब्रह्मण उपादनत्वमुपपद्यत इति भावः ॥ १४॥

उपादानिमित्युच्यत इति । न चात्र पूर्वमुपादानत्वं कुत्रोक्तमिति वाच्यम् । उत्पादिते भिथुने एकस्य प्राणस्य विश्वरूपं हरिणमिस्यनेन मन्त्रेण प्रजापस्यात्मक्त्वोक्तया तत एव तत्साहपित्तिया रयेरपि तित्सध्या च कार्ययो रियप्राणयोशन्तराह-तयाऽवस्थानेन प्रजापतेशिक् कार्यत्वं तावत् प्रतीयते । न चेदं तस्योपादा त्वमन्तरेणोपपदात इति तदिष प्रतीनमेदिते ।

इत्याशङ्करोति । इति श्रोतुराशङ्कां उत्थितां कृत्वेखर्थः । यद्वा इत्येवं चोद्यमाशङ्करोति योज्यम् । अन्नावस्थिमिति । आभ्यां शङ्कापरिहाराभ्यामस्य प्रश्नस्य सारार्थः प्रकाशितः । तथा हि—कृतो ह वा इसाः प्रजा प्रजायम्त इति प्रज्ञतः कवन्यिनः कालायनस्यायमभिप्रायः स्वीपुंसाभ्यां मिथुनी सबद्भयां प्रजा जायन्त इति प्रलक्षमेतत् । प्रलक्षाद्यगोचरात् परस्मादः ब्रह्मणः सर्वमुत्पद्यत इति तु यद्धा आचक्षते । अत्र किं तत्त्वमिति जिज्ञासामह इति । परं ब्रह्म

<sup>1.</sup> आ. 'विवक्षायाम्'। 3. पू. शोचयन्ति । 3. आ.व्यतिरिक्तेपु "अवस्थारूपात्"। 4. आ. 'इमाः'।

प्रकृतिपुरुषो सृष्ट्या तदात्मत्तयाऽवितिष्ठते । संवत्सरादिकालरूपेण वर्तमानः तत्तदत्वनुगुणवर्षातपादि-प्रदित्नेन क्षत्रमुत्याच तदात्मत्तयाऽवितिष्ठते । अत्रं जग्न्वा तृष्तः पुमान् यदा क्षिया संयुज्यते तदा वीर्यात्मना स्थितं ब्रह्म तस्या गर्भ प्रदिद्य ततःपरं काले प्रजारूपो जायते । तस्मात् ब्रह्मणः प्रजा जायन्ते, अन्नाज्ञायन्ते, मातापितृभ्यां जायन्ते, रेतसो जायन्त इत्येषां व्यवहाराणां न मिथो व्याघात इत्याचार्यस्य इयता विस्तरेणोत्तरं दद्तोऽभिप्राय इति ।

तद्ये ह तत् प्रजापतित्रतं चरन्ति ते मिथुनमुत्पादयन्ते । तेषामेवैष ब्रह्मलोको येषां तपो ब्रह्मचर्यं येषु सत्यं प्रतिष्ठितम् ॥ १५ ॥
तेषामसौ विरजो ब्रह्मलोको न येषु जिह्ममनृतं न मायाचेति ॥ १६ ॥

### इति प्रथमः प्रश्नः ॥

प्रसंगात् अमुमुक्षुनिन्दापूर्वकं मुमुक्षून् स्तौति—तद्ये ह वै (१) प्रजापति
ग्वतं स्वरन्तीति । तसाद्ये " अत्रं वै प्रजापति"रिति प्रजापतिशिब्दतस्थात्रस्य त्रतं

मक्षणं त्रतत्वेनानुतिष्ठन्ति येऽत्रभक्षणशीला ब्रह्मचर्यरिहताः, त एव प्रजा

उत्पादयन्ते । एष ब्रह्मलोकः पुत्रपश्चादिलक्षणः कार्यमृतब्रह्मरूपः लोकः तेषामेव,

न त्वात्मकामानामिति भावः । येषां तपो ब्रह्मचर्यमिति । येषां कायशोषणाख्यं विषाः न भक्षणशीलताः, मैथुनवर्जनं ; येषु च " मनस्यन्यद् वचस्यन्यत् कर्मण्यन्यद्

दुरात्नन । भित्युक्तकौदिल्यलक्षणं जिह्मत्वं नास्ति, भृताहितवचनलक्षणमसत्यवचनं नास्ति

तेषामसौ विरजः निर्दोषः ब्रह्मैव लोको ब्रह्मलोकः । तथैव व्यासार्थेः सर्वव्याख्या
नाधिकरणे विवृतत्वादिति द्रष्टव्यम् । इति शब्दः प्रतिक्वनसमासौ ॥ १५-१६ ॥

### इति प्रथमप्रश्रमाष्यम्।

१५. प्रसङ्गादिति । कुत इसाः प्रजाः प्रजायन्त इति प्रश्नस्य तस्मादिमाः प्रजाः प्रजायन्त इसन्तमुत्तरं दत्तम् । तत्र प्रकरणं समापनीयम् । केषां ब्रह्मलोकप्रातिभवति केषां न भवतीति प्रतिपादनस्य नास्ति सङ्गतिरित्याशङ्कापरिहारायेदमुक्तम् । यद्यपि नान्या सङ्गतिरस्ति तथापि प्रसङ्गरूपायास्तस्याः सत्त्वात् न असङ्गतत्वशङ्का कार्या । कारणभूते हि ब्रह्मणि उपदिष्टे तत्प्राप्ति-

<sup>1.</sup> आ. ना. पू. एव छोकः। 2. प्र. पू. 'तत्प्रसङ्गात्' 3. आ. "प्रजापतेर्व्रतम्"। 4. आ. ना. पू. "एव छोकः"। 5. आ. ना. "कार्य ... रूपः" नास्ति। 6. आ. "... शोषाख्यम्"। 7. प्र. "भूताहितमसत्य ..." 8. प्र. इतः परं 'परब्रह्मरूपं फलमित्यर्थः' इत्यधिकं दृश्यते।

कामानां मुमुक्षूणां तत्रोदासीनानामितरेषां चोपस्थितिर्मवित । तस्मात् तत्स्तुतिनिन्दे कियेते इति भावः । ये प्रजापतित्रतं चरन्तीत्यादिना अमुमुक्षुप्रलायनम् । तेषामेष त्रह्मलोक इति तेषां संसारचकपरिवर्त्यमानतया निन्दा । येषां तपो बह्मचर्यं येषु सत्यं, न येषु जिह्ममिति मुमुक्षुस्या-पनम् । तेषामसौ विरजो ब्रह्मलोक इति तेषां सर्वदुःखनिवृत्तिपूर्वकमहानन्द्प्राप्तवर्द्तया स्तुति-रिति विभाव्यम् ।

भथ प्रासिक्षकमिप निष्ययोजनं न वक्तव्यम् । असङ्गतत्वापरिहारात् । न ह्युपस्थितिमात्रं प्रसङ्गः । अपि तु उमेक्षानर्हत्वमिप मिलितम् । तन्व प्रतिपादनस्य प्रयोजनवत्त्वे सित भवित नान्यथा । तथा चामुमुक्षुमुमुक्षिनिन्दास्तुलोरिह किन्निर्प्रयोजनं वाच्यमिति चेद् वूमः प्रश्नस्योन्तरं यद्यपि दत्तं तथापि 'एतद्मृतमभयमेतत् परायणमेतस्मान्न पुनरावर्तन्त 'हति पूर्वोक्तं स्मरतां इयमाशङ्का भवितुमहिति—सर्वा एव श्रजाः अमृतमभयं परायणमात्मान्मिनव्य अपुनरावर्ति कृतो न गच्छिन्त । कृत इह प्रजायन्त इति ; एतत्परिहारव्यञ्चनतात्पर्येण इमे स्मुतिनिन्दे प्रवृत्ते । जिह्यानृतमायारिहतानां हि तपआदिसम्पत्त्या विद्यानिष्यातः , ततोऽपुनरावृत्तिश्च । तथानिष्या अतिदुर्लभाः । स्वभावतः सर्वेषां जिह्यानृतादिसङ्गत्वात् । तदिह पुनःपुनर्जायन्ते । नापुनरावृत्तिपदं गच्छन्तीति ।

प्रथमतच्छ्रव्दं छप्तपञ्चमीकमन्ययं कृत्वा न्याच्छे—तस्मादिति । यसादं रेतस्त्वेन परिणमते रेतस्त्वे प्रजा जायन्ते तस्मादिखर्थः । द्वितीयतच्छ्रव्देन प्रसिद्धिपराम्भेकेन जर्छे-राचर्यमाणमित्येतदिभिधीयत क्ष्ति सुणमम् । त्रतत्वेन नियतकर्तव्यत्वेन । त्रतशब्दस्य 'पयो-त्रतं त्राह्मणस्य 'इसादौ भक्षणार्थे प्रसिद्धत्वात् अत्रस्य प्रजापितत्वेन पूर्ववाक्ये उपस्थितत्वाच एविमदं भाष्यकृता व्याख्यातम् । यदि तु इतिशब्देन प्रधानप्रकरणसमाधिद्योतकेन अत्रोप-स्थितिविच्छित्रेति स्यात् तदा प्रकारान्तरेण व्याख्यातुं शक्यम् । तथाहि । अत्र प्रजापतित्रतं नाम किमिति पर्यालोचने 'ते मिथुनमुत्पाद्यन्ते ' इत्येतत्साहश्यात् 'स् मिथुनमुत्पाद्यते ' इत्येतह्याक्याद्यात् 'स् मिथुनमुत्पाद्यते ' इत्येतह्याक्याद्यात् 'स् मिथुनमुत्पाद्यते ' इत्येतह्याक्याद्यात् 'प् मिथुनमुत्पाद्यते ' इत्येतह्याक्याद्यात् 'प् मिथुनमुत्पाद्यते ' इत्येतह्याक्याद्यात् 'प् मिथुनमुत्पाद्यते ' इत्येतह्याक्याद्यात् 'स् मिथुनमुत्पाद्यते प्रजाक्यापतित्रत्वत्याद्याद्यात् 'स् त्रजापतित्रत्वत्याद्याद्याः । तत् तत्र द्वयाद्याः । ये तत् पूर्वोक्तं प्रजापतित्रतं प्रजाक्यास्यात्वाद्याप्त्रस्य । तत् तत्र द्वयाद्यात् प्याद्यात् । ये तत् पूर्वोक्तं प्रजापतित्रतं प्रजाक्षासन्ति ।

एष ब्रह्मलोक इति । काचिद् ब्रह्मपदं न पञ्चते । पथ्यमानं तु युक्तं भाति । यद्यप्युक्तिरास सर्वं ब्रह्मात्मकमेव तथापि अल्पत्वास्थिरत्वादिदोषभूविष्ठतया नेदं विवेकिनामिसलाषास्पद्मिति भावः । येषां तप इति । यद्यपि अस्मिन् खण्डे इदं पश्चते तथाप्यर्थानुसारेण उत्तरत्र योजनमावस्थकमिति भावः । जिह्मत्वमिति । उत्करं जिह्मत्वमेव मायेलाभित्रे त्य न मात्रापदं व्याख्यातमिति भाति । अन्थपातो वा । विरज इति । छान्दसमकारान्तत्वम् । उपधादीर्घान्मावो वा । नमु ब्रह्मणो लोको ब्रह्मलोक इति स्वरसतः प्रतीयत इत्रवाह—तथैविति । उपपत्ति-राकरअन्थेषु द्रष्टव्येति भावः । इतिभ्रव्द इति । प्रतिवचनमहाप्रक्ररणसमाप्तियोतक इत्यर्थः ।

### अथ द्वितीयः प्रश्नः ॥

अथ हैनं भार्गवो वैद्भिः पप्रच्छ । भगवन् कत्येव देवाः प्रजां विधारयन्ते कतर एतत् प्रकाशयन्ते कः पुनरेषां वरिष्टं इति ॥ १॥

देहेन्द्रियमनः प्राणादिनिरुक्षणप्रत्यगात्मशोधनाय प्रश्नान्वतारमित । उक्तञ्च व्यासार्थैः "उत्तरेषु खण्डेषु प्रत्यगात्मा विशोध्यत" इति । अथ हैनिमिति । कब-न्ध्रिप्रश्नान्तरं पिष्पलादं भागवो वैदिभिः पृष्टवान् । किमितिः भगविति । हे भगवन् किसंख्याका देवाः स्थावरनङ्गमात्मिकां प्रजां विश्रति । तेष्वेव देवेषु क्तारे देवा एतत् शरीरं तत्कार्यं (वा) प्रकाशयन्ते । कः पुनरेषां श्रेष्ठ इति ॥ १ ॥

### अत्र द्वितीयः प्रश्नः

महाप्रकरणार्थमाह—देहेन्द्रियेति। प्रजानामुत्पत्तिरुक्ता, खरूपं निरूप्यत इति सङ्गति-रिति भावः। प्रजाशाब्दः प्रायो मनुष्यार्थे प्रयुज्यते। इह न तथेल भिष्ठेलाह—स्यावरेति। फतर इलनेन 'न ते सर्वे अपि तु तेषु केचिदेव, इति ज्ञायते ' इति प्रष्टा स्च्यते। तिद्वश्यद्य-न्नाह—तेष्वेवेति। एतदिति प्रलक्षनिदेश इलमिप्रेल विद्यणोति— श्रीरं तत्कार्ये वेति। कर्यं आहार्षिहारादि। शरीरस्य प्रकाशनं यदि निष्पादनं न तद् वागादिकर्तृकम्। यद्यभिव्य-छनं न तद्दाकाशादीनाम्। यद्युज्ज्वलीकरणं न तत्प्रायेण भृत्रीष्टनाम्। अतः तत्परिल्यय तत्कार्यानुधावनम्। प्रकाशनं च निष्पादनमेव। यद्यत्र एतदिति पूर्वोक्तपरामिशं तिहं, 'प्रजाविधा-रणमेव तद्यं कृत्वतिषु कतरे देवाः खरूतं प्रजाविधारणं प्रकाशयन्ते अस्पद्वेदं कुर्वन्ति। कृतं तत् अस्माभिः स्पुटं इष्टुं शक्यमिति थावत्। ' इति शक्यं विवरीतुम्। कः पुनरिति। यद्यपि धारणादिकृतो बहवः तथापि तेषु एकेन श्रेष्ठेन भिवतव्यम्; स क इति।

# तसै स होवाचाकाशो ह वा एष देवो वायुरियरापः पृथिवी वाद्यनश्रक्षःश्रोतश्च । ते प्रकाश्याभिवदन्ति वयमेतद्धाणमवष्टभ्य विधारवामः ॥ २ ॥

तसै स होवाच । स्पष्टोऽर्थः । मुख्यप्राणस्यैम वारकत्वप्रकाशकत्व-श्रेष्ठत्वानिं वक्तुमाख्यायिकामाह—आंकाशो ह वा इति । ह बा इति प्रसिद्धचति-

<sup>1.</sup> खा. ना. 'प्रजानाम्' 2. पू. 'बलिष्ठः'। 3. था. 'तिमकाः प्रजाः'। 4. खा. ना. पू. एष्वेव'। 5. ना. 'धारकत्वश्रेष्ठत्वादीनि'।

शये। एषः प्रसिद्धः आकाशः, दीव्यति दैवः गमनशीलः तादृशो वायुश्च, अग्निरापः 'पृथिवी। स्पष्टोऽर्थः'। वाक्छव्देन कर्मेन्द्रियाणि सर्वाणि 'उपलक्ष्यन्ते। चक्षुःश्रोत्न-शब्देन ज्ञानेन्द्रियाणि। ते प्रकाश्यामिवदन्तीति। आकाशाद्यः सर्वे मिलित्वां पुरोवितं श्वरीरं प्रदर्श्य अभितः स्थित्वा वदन्ति सा। किमिति? वयं ब्णावित् सञ्चार-शीलं एतत् पुरोवितं शरीरमवलम्ब्य विधारयामः। अवकाशादिविविधकार्यक्षमतया धारयाम इत्यर्थः॥ २॥

आख्यायिकां कथाम् । प्रसिद्ध्यतिशय इति । ' एष ह वै आकाशः ' इत्यन्वयं कृत्वा भूतेषु पश्चमत्वेन लोके 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः ' इति सृष्टिप्रकरणेषु प्रथमत्वेन वेदे चात्पन्तं प्रसिद्ध आकाश इत्यर्थों बाच्य इति भावः । गनमशीलः । देवो बायुरिति वायुमात्र-विशेषणताप्रतीत्या तदसाधारणधर्मपरो देवशब्द इति । वायुश्चेति । श्रोत्रं चेति अन्ते श्रुतश्च-शन्दः सर्वसमुचायक इति ज्ञापनाय इह योजित इति ज्ञेयम्। कर्मेन्द्रियाणीति । शरीरारम्भ-काणि पश्चभूतान्युक्तानि। अथ तदाश्रितानि द्विविधानि इन्द्रियाण्युच्यम्ते । तत्र कर्मेनिद्रयेषु बाचः प्राधान्यम् । मनुष्यासाधारणत्वात् । परोपदेशसाधनत्वाच । तस्मात्तया इतरेषामुपलक्षणम् । अन्तरिन्द्रियत्वेन वैलक्षण्यात् सर्वज्ञानसाधनत्वाच ज्ञानेन्द्रियेषु मनसः प्राधान्यम् । तस्मात् तस्ब कण्ठतो निर्देशः । बाह्यज्ञानेन्द्रियेषु चक्षुषः प्राधान्यं प्रसिद्धम् । अलौकिकार्थप्रमापकश्रुतिग्रहण-साधनतया श्रोत्रस्यापि तत्तुल्यं प्राधान्यमिष्यते। तस्माद्वयोरुभयोरुपादार्नामस्याकृतम्। ते प्रका-इयेति । नवु नपुंसकमनपुंसकेनेखनुशासनात् तानीति नपुंसकिङ्केन भाव्यम् । न पुंछिङ्केनेति चेत्र । ते देवा इति विवक्षितत्वात् । अथैवं सित 'एषः प्रजां विधारयन् एतत्प्रकाशकः देवः आकाराः । वायुश्च । अभिश्व ' इत्येवं पृथग्वाक्यतया व्याख्याय ' कत्येव देवाः प्रजां विधारयन्ते ' 'कतर एतत्प्रकाशयन्ते' इति प्रश्नद्वयस्य 'आकाशादय एतावन्तो देवाः प्रजां विधारयन्ते' इत्युत्तरमुक्तं भवतीति व्याख्यातुं शक्यत्वे अ चित्ये च सति किमिति तच्छन्दपरामशोपयोगितया आकाशो ह वा इत्यादिना पदार्थानेर्देशमात्रमिति व्याख्यातमिति चेत् सावधानं श्रोतव्यम् । ब्रुत्येव देवा इलवधारणार्थः प्रश्नः। तत्र आकाशो ह वा इलादि न प्रतिवचनं भवितुमईति। एतेषामेव धारकत्वाभावात् । मा मोहमापद्यथाहमेवैतद्वाणमवष्टभ्य विधारयामीति प्राणभारकत्वस्य वस्यमाण-त्वात्। तस्मात् आद्ययोः प्रश्नयोर्थथायभं प्रतिवचनमर्थलभ्यमेवेति कृत्वा एवं व्याख्यातमिति ।

मिलित्वेति । ते षदन्तीत्येकपदोपादानाङ्घन्यमिदम् । पुरोवर्तीति । प्रकाश्येखस्य कर्मापेक्षायां वाक्योपात्तिकयान्तरकर्मेव इहाप्यन्वेतीति भावः । प्रकाश्येखस्य अत्र सङ्गतमर्थनाह—प्रद्ययेति । निर्दिश्येखर्थः । अभितः स्थित्वेति । उपसर्गार्थस्य सर्वपार्श्वसम्बन्धित्वस्य वदनिकयायां साक्षादसम्भवात् स्थितिकियाद्वाराऽन्वयो वाच्य इति भावः । वाणविद्विति । वाण-

<sup>1.</sup> त्र. 'स्पष्टोऽर्थः' नास्ति । 2. क्षा. ना. 'सर्वकर्मेन्द्रियाणि'। 3. पू. 'मिलिताः'

शब्दस्य पुहिङ्गत्वात् एतिदिति लिङ्गमेददोषः । एष चासौ बाणश्च एतद्वाणः तिमत्येकपदत्वं श्रुति-शैलीविरुद्धम् । काप्येवमदर्शनात् । अतः एतिदिति विशेष्यवाचकं कृत्वा बाणशब्दो विशेषणत्या योजितः । शरीरपरत्वात् सर्वनाम्नः क्षीवता । नियतिलङ्गत्वाद्वाणशब्दः पुमानेवेति न कश्चिद्दोष इति । इदमागच्छतीत्यादाविव कियाविशेषणतयाऽपि शक्यं योजनमिति द्रष्टव्यम् । अव-लम्ब्येति । स्वरूपं यथा न विशीर्यते तथा रक्षणमक्ष्यम्भः । कार्यकरणावसरे यथा नावसादः तथा रक्षणं धारणमिति भावः । वीत्युपसर्गार्थमाह— अवकाशेति । आकाशकार्यमिदम् । आदिशा तत्तद्भतेनिद्रयकार्थमेदोऽनुसन्थेयः ।

### तान् वरिष्ठः प्राण उवाच मा मोहमापद्यथाहमेवैतत् पश्चधा ऽऽत्मानं प्रविभज्यै तद्धाणमवष्टभ्य विधारयामीति ॥ ३॥

तान्वरिष्ठः प्राण उवाच मुख्यः ष्राण उवाचेत्यर्थः। किमिति १ मा मोहमापद्यथेति। हे आकाशादयः, ईद्दशीं विपरीतबुद्धि मा गच्छत। अहमेव स्वात्मानं प्राणापानव्यान्समानोदानरूपेण पञ्चघा विभज्य बारयामीति। एवं बदतो मुख्य-प्राणस्त्रायं भावः। हे आकाशादयः, भवन्तः अवकाशादिप्रातिस्विककार्यक्षमाः। न तु सर्वकार्यक्षमाः। अहन्तु भवतामपि कार्यनिमित्तत्वात् भवत्कार्यक्षमः, मया क्रियमाणे जीवने तु भवत्सु न कोऽपि क्षमं इति।। ३।।

कः पुनरेषां विषष्ठ इति पृष्ठवतः शिष्यस्य अयं विरष्ठ इत्यज्ञातत्वात् तं प्रति विरष्ठः प्राण इति ज्ञातवत् कथमुच्यत इत्याशङ्कय विवणोति—मुख्यः प्राण इति । पूर्वगन्येषां ।निर्देश्चात् परिशेषेण मुख्यं प्राणिमह विवक्षितं गृहीत्वा तस्य विरष्ठत्वेन निर्देशात् अयमेव विरष्ठ इति स्वप्रश्नसमाधनमपि शिष्यः प्रतिपत्स्यत इत्याचार्यो मन्यत इति भावः । आपद्यशेति । पद्यतेः परस्मेपदं लङ्स्थाने लद् च व्यत्ययेनेति बोध्यम् । प्रातिस्विककार्येति । तत्तदसाधारणैकैक-कार्येत्यंः । भवत्कार्येति । 'अहमेव एत्रक्षणमवष्टभ्य विधारयामी'ति तेषामेवोक्तरनूक्तत्वात् तेषां कार्यं स्वायत्तमिति स्चितम् । पञ्चधाऽऽत्मानं विभज्येत्यनेन अन्यसम्बन्धरिहतं स्वैकसाध्यं कार्यमिति स्वतम् । पञ्चधाऽऽत्मानं विभज्येत्यनेन अन्यसम्बन्धरिहतं स्वैकसाध्यं कार्यमिति स्वतम् । तदाह—सया क्रियमाण इत्यादिना ।

तेऽश्रद्धाना बभुञ्जः । सोऽभिमानाद्ध्वमुत्क्रमत् इव तसि-न्युत्क्रामत्यथेतरे सर्व एवोत्क्रमन्ते तसिश्च प्रतिष्ठमाने सर्वा एव प्रतिष्ठन्ते । तद्यथा मक्षिका मधुकरराजानमुत्क्रामन्तं सर्वा एवोत्क्रा-

मन्ते तर्सिश्च प्रतिष्टमाने सर्वा एव प्रतिष्टन्त एवं वाङ्मनश्रक्षःश्रोत्र-श्व । ते प्रीताः प्राणं स्तुन्वन्ति ॥ ४॥

तेऽश्रद्धाना इति । ते तद्वावये विश्वासं न कृतवन्तः । ततः स प्राणः एषां गर्वमवलोक्य अहंकारावेशात् अष्टोत्तरशतमर्मस्थानानामुपि स्वसामर्थ्यं प्रकट-यितुं स्वस्थानात् किञ्चिदुद्वचलत् । इवशब्दः अल्पार्थे । साक्षादुक्तमणे अप्रति-समाध्यशरीरिवनाशः स्थादिति मत्वा उत्क्रमणमिव कृतवानिति भावः । तस्मिन् मुख्यप्राणे उत्क्रामित इतरे सर्वे प्राणा उदक्रामन् । तस्मिन्तु प्रतिष्ठमाने सर्वे एव प्रतिष्ठन्ते । शरीरपातभीत्या पुनः प्रतिष्ठां प्राप्तुवति सति इतरेऽपि प्रतिष्ठिता उत्यर्थः । तत इष्टान्तमाह—तद्यथेति । यथा मधुकरमिक्षकाः तत्र श्रेष्ठां मिक्षिनकामुत्कामिन्तः, प्रतिष्ठितायां तस्यां स्वयं प्रतिष्ठिता भवन्ति, एवं वागाद्याः प्राणा मुख्यप्राणानुविधायनो भवन्तीत्यर्थः । ते प्रीता इति । मुख्यप्राणमाहात्स्य-दिशनप्रीता वागाद्याः प्राणा मुख्यप्राणं तुष्ट्वुरित्यर्थः । स्तौतेर्व्यत्ययत् इतुः ॥ ४ ॥

मूले 'तेऽश्रद्धधाना ' इति । मुख्यप्राणेन भित्सता आकाशाद्यः पश्च तथिति प्रतिपद्य त्र्णीं बभूवः । वागाद्यस्तु स्वस्यापि प्राणसमाख्यत्वेन मुख्यप्राणतुत्यत्वामिमानद्रिष्ठमा तत्प्राधान्ये अश्वद्धधानाः स्पर्धां कुर्वन्त एवासाः क्षिति वागादिमात्रपरामिशत्विमह तच्छव्दस्य बोध्यम् । अत एवोत्तरत्र एवामेव ग्रहणं नाकाशादीनाम् । उद्कामिक्निति । वर्तमानार्थस्यानन्वयात् व्यख्येन लड्यः करानीय इति भावः । अद्याप्येषैव स्थितिरिति व्यञ्जनाय तु श्रुतिर्लेटमाश्रयतीति बोध्यम् । प्रातिष्ठन्ते 'प्र आ इत्युपसर्गद्वभपूर्वकात्तिष्ठतेरात्मनेपदम् । तुष्ठुवुरिति । पूर्ववद्यास्य इति भावः । अद्यापि नूनं स्तुवन्तः सन्तीति व्यञ्जनाय रुट् ।

### एषोऽभिस्तपत्येष सूर्य एष पर्जन्यो मघवानेष वायुः। एष पृथिषी रियर्देवः सदसन्धामृतश्च यत्।। ५ ॥

स्तुतिमेवाह — एषोऽग्निस्तपतीति । एषः मुख्यप्राणः अग्निस्तपेण तपति । एषः प्राण एव सूर्यः । सर्वेषां प्राणायत्तिस्थितिकत्वात् । "थदधीना यस्य सत्ता तत्त-दित्येव भण्यते" इति रीतिमनुस्तत्य सामानाधिकरण्यपदेशो द्रष्टव्यः । रियदेवः

<sup>1</sup>. प्र. ' उदचलिंदव'. 2. पू. ' **अभविश्व**र्यः' 3. प्र. ' द्रष्टव्यः' न।स्ति । पू. ' हष्टः'। ना. सामानाधिकरण्येन ह**ष्टः**।

अन्नभूतो देवः । चन्द्रमा इति यावत् । सदसच्छब्दौ वर्तमानावर्तमानपरौ, प्रत्यक्षाप्रत्यक्षपरौ वा, स्थूलसूक्ष्मपरौ वा, चेतनाचेतनपरौ वा । अमृतशब्दो मोक्षपरः । तस्यापि तदघीनत्वादिति भावः ॥ ५ ॥

५. स्तुतिमेवाहेति । प्रश्नावसानपर्यन्तसर्वमन्त्रावतारिकेयम् । एषोऽमिरिति । अपिः पृथिवीदेवता । स प्राण एव । स्यों युदेवता । स एव वृष्ठिप्रवर्तकतया पर्जन्य इति मघवानिति च प्रथते । सोऽपि प्राण एव । वायुरन्ति क्षिदेवता । सोऽपि प्राणः । एवं स्थानिदेवतात्मत्वमुक्तम् । अथ स्थानमृतलोकात्मत्वमाह — एष पृथिवीति । अन्तरिक्षं यौथ उपलक्ष्येते । अथ निशाप्त्रकाशस्र्यव्यतिरिक्तसर्वज्योतिरात्मत्वमाभिप्रेखाह — रियदेव इति । एवं लोकात्मत्वं लोकपालात्मत्वं चोक्तम् । अथ लोकान्तर्गतसर्वपदार्थात्मत्वमाह — सद्सचिति । इत्थं संसारमण्डलं कृत्स्वमेतद्यीनसत्ताकमित्युक्ता एतद्विकम्य प्राप्या मुक्तिरप्येतद्यीनेखिमेप्रेखाह — अमृतं चेति । एष रियदेवः ; यत् सदसच अमृतं च तत् एष इस्यन्वयः ।

सद्सच्छब्दाविति । अस्ति विद्यतं इत्यर्थकरणात् वर्तमानाद्यर्थता । विद्यमानमात्रो-पलम्भनत्वादन्यभात्वाच प्रत्यक्षाप्रत्यक्षज्ञानयोः प्रत्यक्षेत्यादि । 'असद्वा इदमप्र आसीत् । ततो वे सद्जायतं 'इल्रादिप्रयोगपरमर्शेन स्थूलेल्यादि । 'नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः' इल्रायनुसारेण चेतनेलादि ।

### अरा इव रथनाभौ प्राणे सर्वं प्रतिष्ठितम् । ऋचो यजूँषि सा-मानि यज्ञः क्षतं ब्रह्म च ॥ ६ ॥

अरा इवेति । चक्रस्य नाभिनेम्यन्तराळवर्तीनि काष्ठानि अरशब्देनो-च्यन्ते । चक्रस्य मध्यप्रदेशो नाभिश्र ब्देनोच्यते । यथा अरा नाभावर्पिताः एवम-स्मिन् प्राणे सर्वं प्रतिष्ठितमित्यर्थः । सर्वशब्दार्थं स्पष्टयति— ऋचो यज्रंषीति । अत्र ब्रह्मक्षत्रशब्दौ स्थावरजङ्गमात्मकप्राणिमात्रोपलक्षकौ ॥ ६॥

६. सद्सचेति पूर्वं यदुक्तं तदेवात्र विशदीकियते । तत्र इमे विशेषाः । पूर्वं सामानाधि-करण्येनोक्तिः । इह तु 'प्राणे सर्वं प्रतिष्ठितम् ' इति वयधिकरण्येन । अरा इव रथनाभाविति दशन्तघटना । निद्शनार्थं ऋचो यज्ंषि सामानीति कतिपयप्रधानभृतिवशेषनिर्देशश्चेति । अत्र 'ज्ञानं कर्म च कर्ता च ' इति गीतानिर्देशकमः स्मर्यत इति विभाव्यम् ।

<sup>1.</sup> प्र. 'अब्भूतो देवः'. पू. 'रियर्देवः। चन्द्रमा इति यावत्'। 2. प्र. 'नामिनेभ्योः' पू. ना. 'नामिनेभेः'। ं. ना.व्यतिरिक्तेषु '... शब्दः ... उपलक्षकः'।

# प्रजापतिश्वरिस गर्भे त्वमेव प्रतिजायसे । तुभ्यं प्राण प्रजा-स्त्विमा बलि हरन्ति यः प्राणैः प्रतिविष्ठिसि ॥ ७॥

एवमेष इत्यङ्गुल्या निर्दिश्य परस्परं दर्शयित्वा तद्गुणान् संकीर्त्य पश्चात् । । से मुख्यप्राणमिमुखीकृत्य स्तुवन्ति प्रजापितश्चरसीति । तं प्रजानां रक्षहःसन् प्राणादिवायुरूपेण गर्भे सञ्चरसि । तथा गर्भोत्पादकतया तत्पोषकतया च 
पेतृरूप एव वर्तमान एव त्यमुत्पादकत्वपातिलोग्येन पुलादिरूपेण जायसे । हे प्राण, श्वावरजङ्गमात्मिका इमाः प्रजाः तुभ्यं त्वदर्थाः त्वच्छेषभूताः यतः विष्ठं अन्नादिकं । उपहरन्ति । यस्वं प्राणनादिव्यापारैः सर्वत्र प्राणिषु प्रतिष्ठितोसीत्यर्थः । ७ ॥

अङ्गुल्येति । प्राणमाहात्म्याञ्चानात् प्रथमं गर्व आसीत् । सङ्कटे समुत्पत्ते स गर्वे । किंदाः । अञ्चानं तु स्थितम् । तेन परस्परमप्रच्छन् 'कथं तद्धीना अस्मित्स्थितः । अस्मद्पेक्षया को विशेषोऽस्येति । एकेकः खखिवितामितरेभ्योऽकथयत् । एषोऽप्रिरित्येक आह् । 'देवोऽप्रित्येवं कमेण बोध्यम् । एवं परस्परोपदेशेन तस्य महिमानं समग्रं ज्ञात्वा तस्मिन् जातभूरिभक्तयः तं सम्बोध्य साक्षात्स्तुतवन्त इति भावः । एतच्छच्दप्रयोगलभ्यस्यार्थस्य गमिनक्षमात्रमेतत् । 'अनर्थों-पानपातसमनन्तरं सम्भ्रान्ताः प्रजापतिमन्यं वा किंद्यत् शरणमुग्गम्य प्राणमहिमोपदेशं प्रार्थयामासुः । तदुपदेश एवाय एषोऽप्रिरिखादिः । ततो जातप्रबोधाः प्राणं स्तुवन्ति प्रजापतिश्वर्मसीखादिने 'खिप शक्यं वक्तुम् । न चैवं एषोऽप्रिरिखादिमन्त्रद्वयस्य अन्योपदेशत्वे 'ते स्तुन्वन्ति' इत्येतद् विरुच्येति शङ्क्यम् । ते एषोप्रिरिखाद्विमन्त्रद्वयस्य अन्योपदेशत्वे 'ते स्तुन्वन्ति' इत्येतद् विरुच्येति शङ्क्यम् । ते एषोप्रिरिखाद्वपदेशश्वणेन प्रीताः 'प्रजापतिश्वरस्य गर्भे 'इखादिना स्तुवन्तीखर्थात् । किञ्च मा मोहमापय्येति हि पूर्वं तेषां अज्ञानस्यो मोह उक्तः । इदानीं स्तुवन्तीखर्मेन आख्यातानामर्थं श्रुवतां शक्तः सहकारिणोति न्यायेन माहारम्यान्त्राने स्तुवन्तीखर्मेन आख्यातानामर्थं श्रुवतां शक्तः सहकारिणोति न्यायेन माहारम्यान्त्राने स्तुवन्तीखर्मे स्तुवन्तीखर्मे । तथा चोकरीखा योजना कार्येति न कोऽपि दोषः ।

अस्मिन् मन्त्रे क्रमेण कारणरूपत्वं कार्यरूपत्वं शेषित्वं जीवियतृत्वं चोक्तम्।

### देवानामसि विद्वितमः विद्वृणां प्रथमा खघा । ऋषीणां चरितं सत्यमथर्वाङ्गिरसामसि ॥ ८॥

<sup>1.</sup> ना. 'पोषकतया च' नास्ति. आ. 'च' नास्ति। 2. म्र. 'एव' नास्ति। 3. आ. ना. 'बछि हरन्ति' इति मूछं तस्येदं भाष्यं च नास्ति। 4. आ. ना. 'महीनोऽस्सीस्रर्थः'।

`

देवानामसीित । विह्नतमः हिवषां वाहकतमः । पितृणामिति । मुख्यः पितृपीतिहेतुभृतस्वमेवेत्यर्थः । अथवीङ्गिरसामृषीणां सत्यं उत्कृष्टं चिरतं नित्यनैमि- चिकादिस्क्षणं कर्म त्वमसीत्यर्थः ॥ ८॥

बहरीति विक्तः । अतिशयेन व हः विक्षितम इति यौगिकं पदिमिसिमिप्रेसाह — बाह-कतम इति । पितृप्रीतीति । पितृभ्यो हिवःप्रदानसाधनभूतेन खधाशब्देन प्रीतिहेतुर्लक्ष्यत इति भावः । अनेन देवयद्यः । पितृयद्यः तद्यतिरिक्तं च सर्वं कमं त्वदनुप्रहांदेव प्रवर्तत इत्युक्तम् ।

### इन्द्रस्त्वं प्राण तेजसा रुद्रोऽसि परिरक्षितां। त्वमन्तरिक्षे च-रिस सूर्यस्त्वञ्ज्योतिषां पतिः॥ ९॥

इन्द्रस्त्विमिति । हे माण त्वं इन्द्रः परमेश्वर इत्यर्थः । "इदि परमैश्वर्ये" इति हि घातुः । तेजसा सर्वसंहरण सामर्थ्यस्रक्षणेन तेजसा त्वं रुद्रः रोदनहेतुः । स्थितिकाले परिरक्षकश्चेत्यर्थः । त्वमन्तिरिक्ष इति । ज्योतिषां प्रकाशकानां पतिः श्रेष्ठः सूर्यो भूत्वा अन्तरिक्षं चरिस ॥ ९ ॥

९. परमेश्वर इति । अनेन स्रष्टिकारणत्वमिष्ठितम् । स्थितिसंहारकारणत्वं कष्ठोक्तम् । उत्तरार्धेन सूर्यादिसर्वदेवतारूपत्वमुच्अते । तथा च सर्वकमेसमाराध्यसर्वदेवमयस्त्वमित्यस्य मन्त्रस्यार्थं इति भावः ।

इन्द्रः परमेश्वरस्त्वं तेजसा यज्ञपरिपन्थिभ्यो रक्षोभ्यो यज्ञस्य परिरक्षिता रुद्रः तेषां रोद्यिता पृथिवीस्थानः अभिः असि । त्वमन्तरिक्षे चरसि अन्तरिक्षस्थानो वायुश्व त्वम् । युस्थानो ज्योतिषां पतिः सूर्येश्व त्वमिस्यपि शक्यं व्याख्यातुम् ।

### यदा त्वमभिवर्षस्यथेमाः प्राणते प्रजाः । आनन्द्रस्पास्तिष्ठन्ति कामायाकं भविष्यतीति ॥ १० ॥

यदा त्वमभिवर्षसीति । हे प्राण त्वं यदा मेघरूपी अभितो वर्षसि तदा ते त्वदीयाः इमाः प्रजाः आनन्दिन्यो भवन्ति । कस्य हेतो ! कामाय

<sup>1.</sup> म. '... लक्षणं च त्वमेवेट्यर्थः'। 2 पू. 'संहार ...'। 3. आ. "ड्योतिषां पति चन्द्र इट्यर्थ इति युक्तम्। अन्यथा द्वितीय'त्वं' पदं व्यर्थे स्वान्" इति टिप्पणी पत्रभान्ते छिखिता दृश्यते।

अभिलिषितार्थीय पर्याप्तमन्त्रं भविष्यतीति । "तद्यदा सुवृष्टिर्भवति आनिन्दनः प्राणा भवन्त्यन्तं बहु भविष्यती" ति छान्दोभ्ये (७-१०-१) श्रवणादिति दृष्टन्यम् ॥ १०॥

आराधनेन प्रीतस्त्वमेव फलं ददासीत्येतन्मन्त्रार्थः ।

# त्रात्यस्त्वं प्राणेक ऋषिरत्ता विश्वस्य सत्पतिः । वयभाद्यस्य दातारः पिता त्वं मातरिश्व नः ॥ ११ ॥

त्रात्यस्त्वं प्राणेति । हे प्राण संस्कारहीनो ब्राह्मणोऽपि त्वमेव । मुख्यो मन्त्रद्रष्टा ऋषिरपि त्वमेव । विश्वस्य अत्ता संहर्ता च त्वमेव । सतां साधूनां रक्षकोऽपि त्वमेव । वयं ते आद्यस्य अदनीयस्य भोग्यस्य दातारः कर-प्रदाः । किंकरा इति याधत् । हे मातिरिश्चन् त्वं नः पिताऽसि पोषकोऽसीत्यर्थः । मातिरिश्चनः 'इत्यत्न' नकारिद्धत्वाश्चवणं छान्दसत्वादिति दृष्टव्यम् ॥ ११ ॥

संस्कारहीन इति । अनुपनीतस्य कुतोऽध्ययनम् १ कृतस्तरां वेदार्थज्ञानम् १ कृतस्तमामात्मज्ञानम् १ ताह्यगर्हणीयजडतमरूपोऽसि त्वम् । न च तेन वे काचन हानिः । उत्तमऋषिरूपोऽसि । न च तेन कश्चिद्दिशयः । एवं संहरणेन पालनेन वा न ते कश्चन विशेषः । अतो ययुत्कामन् अस्माकमनर्थमुत्पादयसि यदि वा तिष्ठन् प्रतिष्ठापयसि न तेन ते कश्चिद् विशेषो भवति । अथापि अस्माकं तव च विश्वमानं सम्बन्धविशेषं विचिन्स वयं रक्षणीयाः । कः स सम्बन्ध इति चेत् तव यद् भोग्यं तस्य वयुमुपहर्तारः किङ्कराः । उपहतं यथोचितमुपयुज्य त्वत्युत्रकल्पानामस्माकं पोषकस्त्वम् । अयं स सम्बन्धः । ततोऽनुप्राह्य वयमिति । अस्य मन्त्रस्य छायामनुसरत् श्रीदेशिकस्य अभीतिस्तवप्रयमिदं इहानुसन्थयम्—

निसर्गनिरनिर्द्या तव निरंह्सः श्रूयते ततिस्त्रियुग सृष्टिवद् भवति संहतिः कीडितम्। तथापि हारणागतप्रणयसङ्गर्भातो भदान् मदिष्टमिह यद् भवेत् किर्माप मा स्य तर्जाहपत्।।

# या ते तन्वोचि प्रतिष्ठिता यां श्रोते या च चश्चिष । या च मनसि सन्तता शिवां तां कुरु मोत्क्रमीः ॥ १२॥

<sup>1.</sup> आ.' त्रतिषु साधुः त्रयः। स एव त्राय इति युक्तम्। स्पष्टा चेयं रीति-रुड्डवळायामादित्यप्रकरणे'इति टिप्पणी दृश्यते। 2. आ.व्यतिरिक्तेषु 'इति ' नाम्ति।

या ते तन्वांचीति । वागादीन्द्रियेषु तत्तदिन्द्रियनियमनानुकूला या शक्तिः सततं प्रतिष्ठिता तां शिवां शोभनां कुरु । उत्क्रमणेनाशिवां मा कुरु । उत्क्रमणे मा काषीरित्यर्थः ॥ १२ ॥

स्तुतिप्रीतन प्राणेन कि मया सम्प्रति कर्तव्यम् ? इति पृष्ठाः स्वाभिमतं प्रार्थयन्ते— या त इत्यादिना सन्त्रद्वयेन । तत्रादौ उत्क्रमणाभावप्रार्थनम् । तनुनीम अंशः शक्तिः । अस्माकं स्वरूपलाभः अस्मासु निहितेन त्वदीयशक्तिलेशेन । यदि त्वमुत्कम्य गच्छिसि तिहि सा अस्मासु श्विता त्वदीया शितः अशिवा अकार्यकरी असत्प्राया स्यात् । ततो वयं च । तस्मान्मोत्कर्मारिति ।

## प्राणस्येदं वशे सर्वं लिदिवे यत्प्रतिष्ठितम्। मातेव पुतान रक्षस्य श्रीश्रंप्रज्ञाश्च घेहि न इति ॥ १३॥

इति द्वितीयः प्रश्नः॥

प्राणस्येदं वशे सर्विमिति । जगदिदं सर्वं प्राणस्य वशे वर्तते । वश इच्छा । तद्धीनमिति यावत् । यच त्रिदिवे स्वर्गादिलोकं प्रतिष्ठितं तद्पि प्राणाधीनम् । तसात् पुतान् मातेव असान् रक्षस्व । असाकं स्वस्वकार्यनिष्पादन-सामध्येलक्षणाः श्रियः तदनुकूलप्रज्ञाञ्च विधत्स्व ॥ १३ ॥

### इति प्रश्लोपनिषद्भाष्ये द्वितीयः प्रश्नः ॥

एवमनिश्चनिश्चितं प्रार्थ्य अथेश्सम्पत्ति प्रार्थयन्ते—प्राणस्येति। प्रा प्रयोजनमनपेक्ष्य केवलं वत्सलत्या माता पुत्रान् रक्षिति। तथा त्वमस्मान् रिक्षतुमहिसि। का रक्षा १ श्रियां प्रज्ञायां विधानम्। न च भवदिममतपूरणं ममाशक्यिमिति त्वया वक्तं शक्यं युक्तं वा। यत् विश्वदिस्मन् लोके तर्तते यच लोकान्तरे तस्य सर्वस्य त्वदिच्छाधीनत्वात्। तदस्मान् स्क्षेति। एतेन प्रार्थनाप्रकरणे कथं पुनमेहिमकथनिमिति शङ्का निरस्ता वेदितव्या। प्रार्थनो-प्योगित्या कथनात्। नतु प्राणस्येदं वशंहित परोक्ष इव भाषणमनुपपत्रम्। तमिममुखीकृत्य म्तुतिप्रार्थनयोः करणात्। तवेदं वशं सर्वमिति तु भाव्यम्। सल्यम्। 'हे प्राण तवेदं वशं स्विमिति तु भाव्यम्। सल्यम्। 'हे प्राण तवेदं वशं इति परोक्ष इव भाषणमनुपपत्रम्। तमिममुखीकृत्य म्तुतिप्रार्थनयोः करणात्। तवेदं वशं सर्वमिति तु भाव्यम्। सल्यम्। 'हे प्राण तवेदं वशे 'इति परोक्ष इयं काचनं वचनभङ्कीति गृह्यताम्।

तद्नुकूलेति । पुनरेवं त्वयि अपचारो यथा न स्थात् तथा विवेकं चेति द्रष्टव्यम् ।

### इति द्वितोयप्रश्नटिप्गणी

<sup>ा.</sup> था. ना. पू. 'या' नास्ति। 2. थाः 'श्रियश्च प्रज्ञां च विधेहि नः'। 3. ना. 'श्रीश्च प्रज्ञां च विधेहि नः'। पू. श्रीश्च प्रज्ञां विधेहि नः'।

### अथ तृतीयः प्रश्नः ॥

अथ हैनं कौसन्यश्राश्वलायनः पत्रच्छ। भगवन् कुत एष प्राणो जायते कथमायात्यसिञ्छरीरे आत्मानं वा प्रविभज्य कथं प्रति-तिष्टते केनोत्क्रामते कथं बाह्यमभिधत्ते कथमध्यात्ममिति ॥१॥

अथ हैनं कौसल्य इति । स्पष्टोऽर्थः । प्रातिष्ठते प्रतितिष्ठतीत्यर्थः । बाह्यभभिधते बाह्यरूपेण सन्निधत्त इत्यर्थः । बाह्यमित्यस्य सन्निधानिकयाविद्रोपणत्वात् नपुंसकत्वम् ॥ १ ॥

### अथ तृतीयः प्रइनः

मूळे कौ सल्यश्चिति । उपनिषदारम्मे ऋषीणां नामनिर्देशेषु आद्येषु चतुर्षु चकार्घटनं अन्त्ययोर्द्वयोस्तद्भावं चावधाय व्यमृशाम । तं विशेषं स्मार्यन् भगवान् वेदपुरुषः नामनिर्देशस्य साक्षाद्विपरीतेन क्रमेण ऋषीणां प्रश्नान् निबष्नन् अन्त्ययोर्द्वयोः प्रश्नानन्तरमद्य आद्येषु चतुर्षु चरमस्य कौसल्यस्य प्रश्ननिबन्धनावसरे चकारं घटयतीति ध्येयम् ।

प्राणस्येतरेभ्यः श्रेष्ठयं पूर्वमुक्तम् । तत्सम्बन्धिनो विशेषा इह प्रतिपाद्यन्त इति सङ्गतिः । बाह्यं स्था तथाऽभिधत्त इति शाब्देऽन्वये अर्थलब्धोऽयमर्थः । सिन्नधानस्य बाह्यत्वं हि कर्तृबाह्यत्वेनेति भाषः ।

# तस्मौ स होवाचातिप्रश्नान् पृच्छिस ब्रिष्ठिशेऽसीति तसात्तेऽहूं ब्रवीमि ॥ २ ॥

तस्मै स होवाचेति । स्पष्टोऽर्थः । अतिप्रश्नान् प्रश्नमितकम्य वर्त-मानान् प्रश्नायोग्यान् रहस्यार्थान् प्रच्छिसे । तस्तात् त्वं ब्रह्मिष्ठोऽसि प्रायेण 'ब्रह्म-विदिस । न प्राकृत इति यावत् । अतस्तेऽहं योग्यत्वात् ब्रवीमीत्यर्थः ॥ २ ॥

' अतिप्रश्नान् प्रच्छिसि । अतो ब्रह्मिष्ठोसि'इति तं प्रशंसन् प्रथमसुवाच । पश्चात् ' तस्मात् तेऽहं ब्रवीमि'इलादि चोवाचेति इतिकारयोजना द्रष्टव्या ।

ब्रह्मविदां श्रेष्ठत्वे कथं आचार्यान्वेषणं शिष्ययृत्तिश्वेत्यनुपपन्नमिवेदं भाति । अतो व्याख्याति—प्रायेणेति । ननु प्राणविषयैः प्रश्नैः प्रष्टुः प्राणवित्त्वमाक्षिप्येत न कियदिष ब्रह्मवित्त्वमिखत्र नात्र ब्रह्मपदं साक्षात्परब्रह्मपरम्। अपि तु सामान्यजनानां यद दुविं होयं, गृहं, तत्परमिति समाधानं स्चयन्नाह—न प्राकृत इति ।

<sup>1.</sup> प्र. 'प्रतिष्ठते '। 2. प्र. पू. 'नपंसकत्वं ' नास्ति ।

## आत्मन एवंष प्राणो जायते। यथेषा पुरुषे छायैतसिन्नेतदाततं मनोकृतेनायात्यसिञ्छरीरे॥ २॥

प्रथमप्रश्नस्योत्तरमाह—आत्मन एवेष प्राण इति । परमात्मन एवेष प्राणो जायत इत्यर्थः । "एतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रयाणि च' इति श्रुतेरिति द्रष्टव्यम् । "कथमायात्यस्मिन् शरीरे" इत्यस्योत्तरमाह—यथेषा पुरुषे छायेति । यथा पुरुषे गच्छित छायापि सहैव गच्छिति, न हि छायागमने सामप्रधन्तरमस्ति, एवमेतस्मिन् पुरुषे जीवे एतन्मनः अकृतेन अयत्नेन,कृतशञ्दोऽयत्नार्थकः, यत्नमन्तरेण, आततं अविनाभावेन संश्रितम् । एवमेव प्राणोऽप्यकृतेन अयत्नेन अस्तिन् शरीरे आयाति । मनःप्राणयोः पुरुषच्छायावत पुरुषाविनाभृतत्वात् पुरुषेण सहैव प्राणस्य सम्बन्धः । अतः प्राणगमने मनस इव न प्रथक्कारणमपेक्षितमिति भावः ॥ ३ ॥

मनोऽपि दृष्टान्ततयोपात्तमिति ज्ञापयन् योजयति — एव मिति । यथा चेखर्थः ।

#### यथा सम्राडेवाधिकृतान् विनियुङ्के एतान् ग्रामानेतान् ग्रामा-निधितिष्ठस्वेत्येवमेवैष प्राण इतरान् प्राणान् पृथकपृथगेव सिक्थते ॥ ४ ॥

" आत्मानं वा प्रविभज्य कथं प्रतितिष्ठत''इति तृतीयप्रश्नो तरमाह — यथा सम्राद्धेवित । यथा राजा कार्येप्विषक्रतान् स्वसेवकान् इमान् प्रामानिषितिष्ठ इमान् प्रामानिषितिष्ठ इमान् प्रामानिषितिष्ठेति पृथवपृथिनियुज्य तन्मुखेन तेषु प्रामेषु यथा सिन्नधत्ते, एवमैवैष मुख्यप्राण इतरेषु प्राणेषु प्रामस्थानीयेषु स्वांशभूतापानव्यानादिमुखेन सिन्नधते । अधितिष्ठतीति यावत् ॥ ४ ॥

वृतीयेति। आत्मानिम् स्वेन प्राण एक एव वहुवा भिन्नों भवतीति स्चितम्। क्यिनि तानि भिन्नानि रूपाणि। एषु प्रधानाप्रधानभावः कीदश इति प्रष्टुरभिप्रायः। तत्र दशन्त-प्रदर्शनपुरस्सरं भिन्नेषु स्वीयरूपेष्वपि प्राणस्यैव प्रधान्यं वृवन् आचार्यः उत्तरमुपकमते—यथा सम्राहेवेति। इतरेषां प्राधान्यशङ्काऽपि न युज्यत इत्येवकारार्थः। अधितिष्ठेति। मूले आत्मनेपदं व्यल्ययेनेनि भावः। व्यल्ययोऽपि फलस्य क्षिमप्रायत्ववोधनद्वारा शासनातिलङ्कने

<sup>1.</sup> आ. ना. 'अस्मिन' 2. म. 'प्राणानां गमने' आ. 'प्राणगमने' 3. आ. ना. पू. 'मनस इव' नास्ति। 1. म. 'तृतीयस्योत्तर'।

त्रह्माहानिः स्यादिति व्यक्षनार्थः ! हग्रन्ते 'विनियुङ्के 'इत्येतत् उत्तरत्र 'सित्रधत्ते 'इखनेन हिंदमीस्थातः इदं त्यवन्तं कृत्वा शेषं प्रयतीति सावधानं द्रष्टव्यम् ! ग्रामस्थानीयेष्ठिवति ! यमिसिनिधः । अधिकृतानितिवत् इतरान् प्राणानिति द्वितीयाश्रवणेन अधिकृतस्थानापन्नत्वं न नतव्यम् । अधिविरोधे शब्दसारूप्यस्यानि चित्रत्त्वात् । विवक्षातः कारकाणीत्युक्तरीत्या अधिरणस्येव कमेत्वेन विवक्षितत्वोपपत्तेः । न च 'यथा सम्राट् अधिकृतान् विनियुङ्के एवमेष णः चक्षुरादीन् इतरान् प्राणान् चक्षुर्गांठकादिषु स्थानेषु सिन्धित्ते सम्यङ् निद्धाति विनिःङ्के 'इति ऋजु व्याख्यानं कृतो न कियत इति शङ्कथम् । इन्द्रियाणां तद्धीनवृत्तित्वस्य विप्त्रश्च एशेक्तत्वेनेह अवक्तव्यत्वात् । इहापृष्टवेनासङ्गतत्वात् । 'पायूपस्थेऽपानन् 'इति विवन्पावसारे इन्द्रियाणामधिकरणत्वस्येव स्पष्टीकरणाचिति । स्वांशभूतेति । अपानादयः स्वांशा ग्राधिकृतस्थानापना इति भावः । मूले पृथिगिति । पृथक् सिन्धानार्थमेव विभाग इस्रनेन पितम् ।

# पायूपस्थेऽपानन् चक्षुक्श्रोते मुखनासिकास्यां प्राणः स्वयं प्रतिष्ठते मध्ये तु समानः। एष ह्येतद्भुतमन्नं समं नयति तसादेताः सप्तार्चिषो भवन्ति ॥ ५ ॥

पायूपस्थेऽपानिनिति । तत्र पायुश्चोपस्थञ्च पायूपस्थं तस्मिन् अपानन् त्रपुरीषापकर्षणं कुर्वन् प्रतितिष्ठति प्रतिष्ठितो भवति । तद्धिष्ठाता भवतीत्यर्थः । वनासिकाभ्यां निर्गतो वायुः प्राणरूपःसन् चश्चुरुश्रोते चश्चुश्च श्रोत्रञ्च चश्चरुश्रोते सम् प्रतितिष्ठति । तद्धिष्ठाता भवतीत्यर्थः । मध्ये तु समानः सन् वितिष्ठते । एष हि समानः हुतं भुक्तमन्नादिकं समं नयति सप्तधातुसाम्यं नयति । धातुरूपेण विभागं करोतोति यावत् । तस्मात् समानवायोर्हेतोः जाठारामेः सप्त काळी कराळी"त्येवमाद्या अर्चिषः प्रादुर्भवन्ति ॥ ५ ॥

प्राणस्य केन केन रूपेण विभागः, विभक्तस्य कथं केन प्रकारेण किसन् कस्मिन् किसिन् विरिति साक्षात्यश्रोत्तरमुच्यते । प्राणः पायूपस्थेऽपानन् प्रातिष्ठते ; चक्षुदश्रोत्रे खयं खरूपेण तः, प्राणिन्निति यावत्, प्रातिष्ठत इति योजना द्रष्टव्या । समानः सिन्निति । समान इति । यिवशेषणम् । प्रातिष्ठत इत्यनुषज्य वाक्यपूरणिमिति भावः ।

<sup>1.</sup> अव 'अपानं' इति सर्वन मूलपाठः । एतङ्गाष्यानुसारेण 'अपानन्' येव प्रामाणिकः पाठ इति स्फुटं ज्ञायते । 2. आ. ना. 'कुर्वन् सन्निधत्ते गानवायुभूत्वाऽधितिष्ठतीति यावत्"। पू. 'तिस्मन् प्रतितिष्ठति । 3. आ. . 'सप्त ज्वालाः.....पादुभवन्ति ' पू. 'सप्तार्चिषः कालीत्येवमादयः...'।

समिति । यद्यपि समित्युपसर्गपूर्वात् अनधातोरेव समानपदिनिष्पत्तिः तथापि तन्मा-त्राधीनकार्यविशेषप्रदर्शनौपयिकतया निरुक्तरोत्येदं निर्वचनं दर्शितमिति बोध्यम् । जाठरेति । एतदिशवर्थनेन भुक्तान्नजरणमस्य कर्मेति भावः ।

## हृदि होष आत्मा । अहैत'देकशतं नाडीनां तासां शतं शतमेकै-कस्यां द्वासप्ततिर्द्वासप्ततिः प्रतिशाखानाडीसहस्राणि भवन्त्यासुं व्यानश्ररति ॥ ६॥

हृदि होष आत्मेति । एव जीवात्मा हृदि हृद्ये यत्न समानरूपेण प्राण आस्ते तत्न स्वयमपि वर्तते । अत्न हृद्ये नाडीनामेकाधिकं शतं वर्तते । तासां नाडीनां मध्ये एकैकस्या द्वासप्ततिप्रभेदा भवन्ति । एकैकं द्वासप्ततिप्रभेदं प्रति शाखामूत-नाडीसहस्राणि शतं शतं भवन्ति । तासु नाडीषु व्यानरूपप्राणः चरतीत्यर्थः ॥ ६ ॥

यत्र समानेति । मध्य इति पूर्वोक्तं स्थानमेवेह हदीति निर्दिश्यत इति भावः । हिः प्रसिद्धौ । अत्र आत्मावस्थितिकथनं यया कयाचित्राङ्चा तस्य निर्गमनसम्भवस्भीरणाय । द्वासमितप्रभेदा इति । यद्यपि एकैकस्याः शतं शतं प्रमेदा भवन्ति तत्र प्रतिप्रमेदं द्वासप्तिः प्रतिशाखानार्ड सहस्राणीति श्रुतक्रमापरिखागेन युक्तं व्याख्यातुं न तु तत्परिखागेन अव्यवहित-श्रुताया द्वासप्तितसङ्क्ष्यायाः प्रतिशाखानार्डीसहस्रविशेषणत्वं प्रतीयमानमुपेक्य अश्रुतप्रमेदिवशेषणत्वं व्यवहितायाः शतसङ्क्ष्यायाः प्रतिशाखानार्डीतशेषणत्वं च परिकल्प्य कृतमिदं व्याख्यांनं युक्तमिति भाति तथाप्येवं भाषितवत आचार्यस्य अयमाश्यः । एकशतं नार्डानामिति प्रधाननाद्य उक्ताः । प्रतिशाखानार्डीसहस्राणीति प्रनिशाखाशब्दवाच्या अधान्तरशाखानाङ्य उच्यन्ते । मध्ये शाखानाङ्यो क्कव्याः । एवं स्थिते शतंशतिमत्यतः परं श्रूयमाणस्य एकैकस्या इत्यस्य ततः पूर्वं निवेशनेन 'त्रसामेकैकस्याः शतं शतं शाखाः द्वाधाः देखर्थो वाच्य इत्यको मार्गः । स परेराश्रित एव । उक्तक्रममेदं विना 'एकैकस्या द्वासप्तिर्द्वीसप्तिः शाखाः ' इत्यर्थमम्युपेख शतं शतमित्यस्य द्व उत्तरश्रान्वयो वाच्य इत्ययमन्योऽपि मार्गोऽस्तिति ।

## अथैकयोर्घ्व उदानः पुण्येन पुण्यं लोकं नयति पापेन पापमु-भाभ्यामेव मनुष्यलोकम् ॥ ७॥

अथैकयोर्घ्व उदान इति । अथिति वाक्योपक्रमे । (एक्या) कया-चिन्नाड्योध्वेमुख उदानः पुण्येन हेतुना पुण्यं स्वर्गादिलोकं, पापेन हेतुना पापं

<sup>ा.</sup> भा ना. पू. 'एतत्' नास्ति. ं आ ना. पू. 'वासु'। ३ आ ना. पू. 'वासु'। ३ आ ना. 'एकाधिकशतम्'। 4. प्र. पू. 'प्राणः' नास्ति।

नरकादिलोकं, उभाभ्यामेव मनुष्यलोकं, नयतीत्यर्थः । "आत्मानं वा प्रविभज्य कथं प्रातिष्ठत " इति प्रश्नस्य "यथा सन्ना" डित्यारभ्य "उभाभ्यामेव मनुष्यलोकं" मित्येतदन्तं प्रतिवचनम् । तन्मध्ये "अधैकयोध्वं उदानः पुण्येन पुण्यं लोकं नयती" त्यनेन "केनोत्क्रमत" इति चतुर्थप्रश्नस्योत्तरमुक्तं भवति ॥ ७॥

वाक्योपक्रम इति । प्रश्नविशेषोत्तरदानपरवाक्यविशेषप्रवृत्तियोतनगरमिति भावः । क्यांचिदिति । एकयेखनेन न नियतो नाडीविशेषो विवक्षितः अपि त्वनियता याका-चिन्नाडी । 'विष्वहृष्टन्या उत्क्रमणे भवन्ती 'ति श्रुखन्तरादिति भावः । इत्येतदन्तमिति । पश्चवृत्तिर्दि प्राणः । तत्रोदानवर्जने कथमात्मानं प्रविभज्य तिष्ठतीति प्रश्नस्य समायानमगरेपूर्णं भवेदिति भावः । चतुर्थेति । पश्चसु वृत्तिषु कया उत्क्रामत इति प्रश्नः । उदानवृत्त्योति समाधानम् । तत्र विभिन्नलोकनयनं तद्धेतुश्च आचार्येण कृत्रया उपदिश्यत इति ज्ञेयम् ।

आदित्यो ह वै बाह्यः प्राण उदयत्येष ह्येनं चाक्षुवं प्राणमनुगृ-ह्यानः । पृथिन्यां या देवता सैषा पुरुषस्यापानमवष्टभ्यान्तरा यदा-काशःस समानो वायुन्यानः ॥ ८॥

"कथं बाह्यमिधत" इत्यत्योत्तरमाह—आदित्यो ह वै वाद्य इति । वाञ्चवं प्राणं चञ्चर्गोळकवर्तीन्द्रियं आलोकाख्यसहकारिप्रदानेनानु गृह्णनः बहिरा-दित्यह्रपेगोदेति । यद्यपि प्राणस्यादित्यात्मकृतं न संभवति तयोभेदात्, तथापि प्राणकलायाः सर्वत सत्त्वेनाभेदोपचाराद्धा, उपासनार्थतया वा, बाह्यानामादित्यादीनां प्राणात्मकत्वोक्तिरिति द्रष्टव्यम् । पृथिव्यां प्राणकलाक्त्या देवता या सा पुरुषस्या-पानवाय्वविद्यतपायु सथेन्द्रिये अनुगृह्णाना वर्तत इत्यर्थः । अन्तरा यदाकागः स समान इति । आकाशाधिष्ठातृ प्राणकल्याः आकाशस्योपचारिकी अमेदोक्तिईष्टव्या । एवमुत्तरत्वापि । "मध्ये तु समानः । एव होतद्भुतमन्नं समं नयति" इत्यध्यात्मे प्राणापानस्थानमध्यवर्तितया हि समानो निर्दिष्टः । बाह्याकाशस्यापि बाह्यमाणस्वपस्यादित्यस्य बाह्यापानरूपप्रथिव्याश्च मध्यवर्तितया समानत्वं युज्यत इति मावः । वायु-र्व्यान इति । बाह्या वायुस्विगिन्द्रयानुमाहको व्यानस्थः।। ८ ॥

<sup>1.</sup> था. ना. 'पुण्यपापाभ्याम्'। 2. था. ना. पू. 'प्रतितिष्ठति'। 3. था. ना. पू. 'प्रतितिष्ठति'। 5. था. ना. '...कलायाः आकशस्य च' 5. ग. मध्ये 'इयादि 'अन्यास्मं 'इयादे नाल्ति। 6. या. पू. इत्स्यायतुषद्वः'।

अन्तरेति । आदिखपृथिव्योरन्तराल इखर्थः । त्विगिन्द्रियाद्यनुप्राहक इति । अनेन चाक्षुषप्राणानुप्राहकत्वादादिखस्य प्राणत्विमिखापि शक्यं वक्तुमिति सूचितम् ।

तेजो हवा उदानस्तसादुपशान्ततेजाः । पुनर्भविमन्द्रियैर्भनसि सम्पद्यमानैः ॥ ९ ॥

यचित्तस्तेनैष' प्राणमायाति प्राणस्तेजसा युक्तः । सहात्मना यथासङ्काल्पतं लोकं नति ॥ १०॥

तेजो ह वा उदान इति । बाह्यं तेज उन्नयनहेतुत्वादुदान इत्यर्थः । तसादिति । यसाद्धेतोस्तेजस एवोदानशब्दितोन्नयनहेतुत्वं, तसादेव उपशान्त-तेजाः अपगतदेहौष्ण्यःसन् एषः मुमूर्षुर्जीवः यचित्तः यसिश्चित्तं यस्य स यचितः यत्काम इति यावत् । यादृशमनुष्यदेवादिजनमकामो भवति तत्कामनावरोन पुनर्भवं-शब्दितां पुनरूत्वतिं प्राप्तुं "वाब्यनसि संपद्यते"" "वाब्यनसि दर्शनाच्छब्दाचे"ति श्रुतिसूत्र<sup>3</sup>तद्भाष्योक्तरीत्या मनसा संश्लेषविद्योष भापनेवागादिभिरिन्द्रियेः सहितं प्राणं स मुमूर्षु जीव आयाति । यद्यपि "इममात्मानमन्तकाले सर्वे प्राणा अभिसमा-यन्ती" ति मुख्यामुख्यप्राणानां जीवोपगम एव श्रूयते, न तु जीवस्य प्राणोपगमः । सूतितञ्च— "सोऽध्यक्षे तदुपगमादिभ्यः" इति । तदर्थस्तु तद्धिकरणभाष्ये उक्तः । तल हि 'यथा ''वाड्मनिस संपद्यते मनः प्राण"इति वचनानुरोधेन मनः-प्राणयोरेव वाङ्मनसयोस्संपत्तिः, तथा "प्राणस्तेजसी"ति वचनात् तेजस्येव प्राणः संपद्यत इति प्राप्त उच्यते—''सोऽध्यक्ष्''इति । सः प्राणः अध्यक्षे करणाधिपे जीवे संपद्यते ।, कुतः तदुपगमादिभ्यः । प्राणस्य जीवोपगमस्तावच्छ्यते "एवमेवे-मगत्मानमन्तकाले सर्वे प्राणा अभिसमायन्ता ''ति । तथा जीवेन सह प्राणस्योत्कान्तिः श्रूयते "तमुत्कामन्तं प्राणोऽनुत्कामतो" ति । प्रतिष्ठा च जीवेन सह श्रूयते— "कस्मिन्नुत्क्रान्त उत्कान्तो भविष्यामि कस्मिन्वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठास्यामि"ति । एवं जीवेन संयुज्य तेन सह तेजस्संपचिरिह "प्राणस्तेजसी "खुच्यते । यथा

 $<sup>^1</sup>$ . क्षा. ना. पू. 'तेन सः'।  $^2$ . प्रं. "  $\cdots$ सम्पद्यते इत्यत्र"।  $^3$ . प्र. 'श्रुनि' नास्ति।  $^4$ . क्षा. ना. 'विशेष' नास्ति।  $^5$ . प्र. पू. सम्मुमूर्षुः'।

यमुनाया गङ्गयः संयुज्य सागरगमनेऽपि यमुना सागरं गच्छतीति क्यो न विरुद्धयते, तद्वः दिति आषितम् , तथाप्यस्य प्रकरणस्य प्राणप्रशंसायरवाज्ञीवस्य प्राणोपगमोक्ति-रुपम्यत इति द्रष्टज्यम् । प्राग्रन्तेजसेति । अनन्तरं "प्राणस्तेजसि तेजः परस्यां देवताया"मिति श्रुत्युक्तरीत्या तेजसा परनात्मना च संयुक्तः प्राणः तत्तजीवाल-संकरपानुसारेण तं तं छोकं म्रियमाणं नयति । ततश्च तेज स्सहितस्येव प्राणस्तेजसीण यनहेतुत्वात् तेजसोऽप्युन्नयनहेतुत्वेनोदानत्वं युक्तमिति भावः। यद्यपि "प्राणस्तेजसीण त्यत्न , तेजस्थाञ्देन सर्वाणि मृतान्युच्यन्ते न तेजोमात्नमिति "मृतेषु द्रच्छूतेः, नैकस्मिन् दर्शयतो हि " इति सूत्रभाष्ययोः प्रतिपादितम्, तथापि "मृतान्तरसंख्यमेव तेजस्तेजक्शाञ्देनाभिधीयत" इति भाष्योक्तेस्तेजसः प्राधान्यात् तदुक्ति-रुपम्बत इति द्रष्टव्यम् ॥ ९ ॥ १० ॥

बाह्यं तेज इति । अनुगद्दि स्पर्श्चभिविष्यति । प्राप्तुमिति । अध्याहृतमेतत् । तेजसा सहितस्यैवेति । शरीरारम्भकभूतस्क्ष्मेष्वन्यतमेन तेजसेस्र्यः । उदानत्वं युक्तमिति । भूतस्क्ष्मस्य तेजस उदानत्वे तत्सजातीयस्य वाह्यस्य तेजसोऽपि तत्त्वं युक्तमिति भावः । प्राधान्यादिति । उद्गमनसाधनतयेह प्राधान्यं बोध्यम् ।

## य एवं विद्वान् त्राणं वेद । न हास्य प्रजा हीयतेऽमृतो भवति । तदेष श्लोकः ॥ ११ ॥

य एवं विद्वानिति । एवं उत्पत्त्यागमनप्रतिष्ठादिपकारेण प्राणं य डपास्ते, तस्य पुत्रपौतादिरुञ्चणप्रजाहानिर्न भवति । परिशुद्धप्रत्यगात्मस्वरूप-प्रतिपत्तिमुखेन ब्रह्मोपासननिष्यतिद्वारां मोक्षहेतुश्च भवतीति द्रष्टव्यम् । तदेष श्लोक इति । तत् प्राणवेदनमिष्ठत्य प्रवृत्तोऽयं श्लोक इत्यर्थः ॥ ११ ॥

य उपास्त इति । उपदेशाधीनस्य ज्ञानस्य विद्वानिस्यनेगोक्तत्वात् वेदेस्रनंन उपास-नात्मक्रमेव वेदनं विवक्षणीयम् । फलश्रवणाचेनि भावः । त्रह्योपासनेति । तस्यैव साक्षान्मो-क्षोपायत्वादिति भावः । अधिकृत्येति । प्राणवेदनस्य यः प्रकारः यच पार्यन्तिकं फल्मुकं त्तर्प्रतिपादनपरः श्लोक इति ।

<sup>1.</sup> आः ना. पू. श्रीभाष्यानुवादे बहुधा अन्यश्रामावो हश्यते। 2. त्र. पू. 'तेजसा' 3. प्र. पू. 'त्रीतिद्वारा'।

#### उत्पत्तिमायति स्थानं विभ्रत्वं चैव पश्चधा। अध्यात्मश्चैव प्राणस्य विज्ञायामृतमञ्जुते विज्ञायामृतमञ्जुत इति ॥ १२ ॥ इति तृतीयः प्रश्नः

उत्पत्तिमायतिमिति । उत्पत्तिं प्राणस्य परमात्मन उत्पत्तिं, मनसा सहाग-मनं, अस्मिन् शरीरे पायूपस्थादिस्थानेषु स्थिनिं, "यथा सम्राडेवाधिकृता" नित्युक्तं स्वाम्यलक्षणं विभुत्वं, अध्यातमं प्राणादिऋषेण पच्चधा स्थितिं, चशब्दसमुचितमादि-त्यादिरूपेण पञ्चधा बाह्यमवस्थानश्च विज्ञाय अमृतमञ्जुने मोक्षं प्राप्नोति विज्ञायामृतमञ्जुते विज्ञायामृतमञ्जुत इति द्विवेचनं प्रतिवचनसमाप्तिचोतनार्थम् ॥ १२ ॥

#### इति प्रश्लोपनिषद्धाष्ये तृतीयः प्रश्नः

अध्यात्ममिति । आत्मिन शरीरे स्थिति च पश्चधा विज्ञायेल्यन्वयः । प्राणादिरूपेणेति । एतेन कथमच्यात्मिति षष्ठप्रश्रस्य चरमस्य कुतः समाधानं नोक्तमिति शङ्कायाःपरिहारः सूचितः। आत्मानं वा प्रविभज्येति तृतीयप्रश्रसमाधानेनैवास्यापि समाधानमुक्तं भवतीति । नन्वेवं सति पृथक् प्रश्न एवायं न प्रश्न्यः । ज्ञातन्यांशामावादिति चेत् सलम् । तथापि ' कथं बाह्यमिधत्ते ' इत्येतावन्यात्र प्रश्ने तस्य पूर्णता न भवेत् । कथं बाह्य मात्रं प्रति प्रश्नः ? तत्प्रतिसम्बन्धि आन्तरं प्रलिप हि प्रश्नः कार्य इति जिज्ञासा जायेत । अतो निराकांक्षतया पूर्णत्वाय कथमध्यात्म-मिति प्रश्नस्य अस्ति आवश्यकता ! तथापि तृतीयप्रश्नोत्तरेणैव अस्यापि प्रश्नस्य उत्तरं दत्तं भवतीति प्रशृरप्यारायात् तद्भिज्ञेन आचार्येण तस्य पृथगुत्तरं न दीयत इति न काचिद्नुपपत्तिरिति ।

इति तृतीयप्रश्रटिपाणी

#### अथ चतुर्थः प्रश्नः

हरिः ओम्।। अथ हैनं सौर्यायणी गार्ग्यः पत्रच्छ । भगवन्ने-तसिन् पुरुपे कानि खपन्ति कान्यसिन् जाग्रति कतर एष देवः स्नमान् पश्यति कम्यैतत्सुखं भवति । कस्मिन्तु सर्वे संप्रतिष्ठिता भवन्तीति ॥ १ ॥

अथ हैनं सौर्यायणीति । स्पष्टोऽथः । पुरुषे ; सुप्ते सतीति शेषः । शिष्टं स्पष्टम् । कान्यस्मिन् जाग्रति । अत्रापि सुप्ते सतीति शेषः । (कतर इति ।) एषः चौतनादिगुणयोगादेवः जीवः कतरः कीद्दशः सन् स्वामान्

<sup>1.</sup> आ. पू. 'भवति ' नास्ति । 2. आ. ना. स्वप्नान् ।

रथादीन् पश्यतीत्यर्थः । कस्य हेतोरेतत् वैषयिकं सुखमित्यर्थः । (कस्मिनिति । ) स्पष्टोर्थः ॥ १ ॥

#### अथ चतुर्थः प्रश्न.।

अस्मिन् प्रकरणे प्राणस्य स्वापकाले इतरेभ्यो वैलक्षण्ये प्रतिपाद्यते । सर्वेपां पर-मात्मिन प्रतिष्ठा च ।

कानीति । देवा इति विशेष्यस्य बुद्धावसिन्निहितत्वात् सामान्ये नपुंसकम् । सिन्निहितत्वातु उत्तरत्र 'किस्मिन्तु सर्वे ' इति पुङ्किन्नम् । जीवेतरस्य सुखसम्भावनाविरहात प्रश्नः सुखप्राप्तृ-विषयो न सम्भवतीति हेतुदिषयत्या योजयति—कस्य हेतोरिनि । 'कतरः कीदशः सन् ' इति पूर्वप्रश्नपद्व्याख्यानेऽप्ययमिन्नप्राय इति द्रष्ट्व्यम् । एतदिखस्य व्याख्यानं वैषयिक-मिति ।

तस्मै स होवाच यथा गार्ग्य मरीचयोऽर्कस्यास्तं गच्छतः सर्वा एतस्मिस्तेजोमण्डल एकीभवन्ति । ताः पुनरुद्यतः भ्रेष्य रन्त्येवं ह वै तत्सर्वं परे देवं मनस्येकीभवति । तेन तर्होष पुरुषो न शृणोति न पश्यित न जिद्यति न रसयते न स्पृश्ते नामिवदिते नादचे नान्द्यते न विस्नुजते नेयायते स्विपतीत्या चक्षते ।। २ ।।

तस्मै स होवाचेति । स्पष्टोऽर्थः । यथा सायंकालेऽस्तं गच्छतःसूर्यस्य किरणाः नानादिक्षु प्रसरणं विना आदित्यमण्डल एकीमवन्ति, पुनश्चोद्यतःसूर्यस्य किरणा नानादिक्षु प्रसरनः प्रकाशका भवन्ति, "एवमेवैतत्सर्वं इन्द्रियजातं परे इतरेभ्य उत्कृष्टे देवे द्योतनादिगुणयुक्ते मनिस एकीभवित । स्वस्वव्यापाराभिमुख्यविरोधिसंश्लेषविशेषयुक्तं भवनीत्यर्थः । तेन श्लोत्नादीन्द्रियाणामुपरतत्वेनेत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् । आनन्दः उपस्थेन्द्रियकार्यम् । विसर्गस्त्वपानकार्यम् । नेयायते न गच्छतीत्यर्थः । स्विपितीत्याक्षत इत्यन्तेन "कानि स्वपन्ति" इति प्रश्नस्य

<sup>ा</sup>स्त ।  $\frac{4}{2}$ , आ. ना. 'मवतीत्यर्थः' नास्ति ।  $\frac{5}{2}$ , प्र. 'ख' नास्ति ।  $\frac{4}{2}$ , आ. ना. 'मवतीत्यर्थः' नास्ति ।  $\frac{5}{2}$ , प्र. 'खु' नास्ति ।  $\frac{6}{2}$ , आ. ना. पू. अनेन ।

बाह्यज्ञानेन्द्रिय कर्मेन्द्रियाणि स्वपन्ति, इत्युत्तरमुक्तं भवति । प्रत्येकमेकत्वाभिप्रायेण स्विपतीत्येकवचनम् । शिष्टं स्वष्टम् । ॥ २ ॥

एतत्सर्वमिति । तदेतदोरत्र नान्ति विशेष इति बोध्यम् । किं तत्सर्वमिति जिज्ञासायां तेन तहीति उत्तरेणोपपादकवयनेन लभ्यमधेमाह—इन्द्रियजातिमिति । एकी भवन्तानुगुणतया एकवयनिति विभाव्यम् । द्रग्रन्ते मरीचीनां विशिष्योपादानात् बहुत्दमवर्जनीयम् । बाह्यति । आन्तरं मनइन्द्रियमेकं विना अन्यानि सर्वाणीन्द्रियाणि स्वपन्तीत्युक्तमिति भावः । स्विपितीत्याचक्षतः इति । अस्यानन्तरं । ताः पुनरुदयतः प्रचरन्ति 'इति द्रश्यन्तचर-मांशानुरोधेन 'तत पुनः प्रबुष्यमानस्य प्रचरति 'इत्वनुसन्धेयम् । प्रकृतानुपयुक्तत्वानु श्रुतिः स्पष्टं न व्रवीति ।

प्राणात्रय एवैतस्मिन् पुरे जाग्रति । गाईपत्यो ह वा एषोऽपानो व्यानोऽन्याहार्यपचनो यद्वाईपत्यात् प्रणीयते प्रणयनादाहवनीयः प्राणः ॥ ३॥

यदुच्छ्वासिनश्वासावेतावाहुती समं नयतीति सं समानः। मनो ह वाव यजमान इष्टफलमेवोदानः स एनं र्यजमानमहरहब्रेह्म गमयति ॥ ४॥

कान्यस्मिन् जायतीत्यस्योत्तरमाह — प्राणाप्त्रय इति । प्राणापानादिरूपा अग्नय एवैतस्मिन् पुरशब्दिनिर्दिष्टे शरीरे जागरणं कुर्वन्तीत्यर्थः । स्वापदशायां जायत्य प्राणादिपञ्चकोच्छ्वासनिश्वासमनोरूपेष्पासनार्थं अग्निहोत्तसंपितं दिदशीयषुः तत्न व्यापियमाणं मन एव यजमानः, अपानो मूलाधारस्थतया गाईपत्यः, तत्सिन्निहितो व्यानश्चान्वाहायपचनशिव्दितो दक्षिणाग्निः, अपानवायुमूलकः प्राणो गाईपत्यात् प्रणीयमानाहवनीयतुल्यतया आहवनीयः, तदाधारकावुच्छ्वासनिश्वासौ 'द्वे आहवनीये श्रहितिनिर्दिष्टाहुतिद्वयं, उछ्वासनिश्वासहेयभृतःसमानो वायुः आहुती समं नयतीति निर्देशयोग्यार्थ्युः, उदानवायुस्तु यजमानस्य लोकान्तरोन्नयनहेतुत्वाद्दान इत्यन्निहोत्वाहुत्यवयवभृतान् यजनानाग्नित्रयाहुतिद्वयाध्वर्युकर्मफलभृतानष्टाविप पदार्थान् प्राणादिपञ्चकोच्छ्वासनिश्वासमनोरूपेप्वष्टासु दर्शयित— गाईपत्यो ह वा इति ।

<sup>1.</sup> आ. पू. 'स' नास्ति।

अत यद्यपि " एवमेवेमाःसर्वाः प्रजा अहरहर्गच्छन्त्य एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्ती" ति ब्रह्मगमनं जीवस्यैव श्रूयते न मनसः, तथाऽपि मनसः पुरीतद्गमनश्रवणात् तद्गत-ब्रह्मगमयितृन्वोक्तिरुपपद्यत इति द्रष्टव्यम् ॥ ३ ॥ ४ ॥

उपासनार्थिमिति । कानि जाम्रतीति पृष्टे प्राणा जाम्रतित्येवोत्तरं देयम् । तद्विहाय प्राणामय इलिभित्वादिकं परिकल्प्य यदुत्तरं दीयते तदुपासनार्थत्वम्मपि विरहे निष्फळं स्यादिति भावः ।

हेतुत्वादुदान इति । हेतुत्वादिष्ठफलमिनि युक्तं मिवतुम् । यथास्थिते तु 'लोकान्तरो-त्रयनहेतुत्वादुदानशब्दवाच्यो भवति । अतः स लोकान्तरप्राप्येष्ठफलक्यः' इत्युपस्कृत्य योज्यम् । इष्टफलं इष्टं इच्छाविषयीभूतं फलम् । यद्वा इष्टस्य कृतस्य यज्ञस्य फलम् ।

अत्रैष देवः स्त्रभे महिमानमनुभवति । यद् दृष्टंदृष्टमनुपश्य-ति श्रुतंश्रुतमेवार्थमनुशृणोति देशदिमन्तरैश्र प्रत्यनुभृतं पुनः पुनः प्रत्यनुभवति दृष्टश्रादृष्टश्र श्रुतश्राश्रुतश्रानुभृतश्रा सचासच सर्वं पश्यति सर्वः पश्यति ॥ ५ ॥

"कतर एष देवः स्वमान् पश्यती" त्यस्योत्तरमाह— अतेष देव इति । अत अस्मिन्नवसरे एष देवः जीवः स्वमे करितुरगादि¹लक्षणं महिमानमनुभवति पश्यति । जागरे प्राग्यदृष्टं तमेवार्थं अनुपश्यति अनु पश्चात्पश्यति अनुभवति । दृष्टं मूयो दृष्टमित्यर्थः । श्रुतमेवार्थमनुशृणोति । देशान्तरेषु दिगन्तरेषु प्रत्यहमनुभृतमर्थं पुनः पुनरनुभवति । दृष्टं श्रुतमेवानुभवतीत्ययमपि नियमो नास्ति । कदाचित्पूर्वाननुभृतमपि स्वशरीरच्छेदनादिकमनुभवति । विद्यमानञ्चानुभवति अविद्यमानञ्चानुभवति । सर्वः पश्यति सर्वः सन् पश्यति । दृष्टा श्रोता त्राता गन्ता वक्ता चेत्यादिर्सर्वरूपः सन् पश्यतित्यर्थः । तदानीं जागरीयवाद्यज्ञानकमेन्द्रियाणासुप-रतव्यापारत्वेऽपि स्वामिकरीश्वरसृष्टेः शरीरेन्द्रियदृष्टृत्वादिमान् सन्ननुभवतीति भावः ॥ ५॥

<sup>1.</sup> आ. 'करिकलभादि'…। 2. प्र. 'दिगन्तरेषु' नास्ति। 3. आ. ना. 'पुनः' इति नास्ति। 4. आ. ना. 'श्रुतं' नास्ति। 5. आ. ना. इदं मूलवाक्यं एतद् व्याख्यानं च नास्ति।

अस्मिन्नवसर इति । यदां मनो ब्रह्म प्रति नीयमानं भवित न तु नीतमेव तदेल्थः । महिमा ऐश्वर्यमित्यमिप्रेलाह — करितुरगादीति । करिकलभादीति कचित पाठः । तमेवार्थमिति । यच्छव्दश्रवणात् यद् दृष्टमित्यन् तच्छव्दभ्रवणात् यद् दृष्टमित्यन् तच्छव्दभ्रवणात् यद् दृष्टमित्यन् तच्छव्दभ्रवणात् यद् दृष्टमित्यन् तच्छव्दभ्रवणात् यद् त्रवित्यन् । विशेषापेक्षायां तु उत्तरवाक्यानुरोधेन अर्थ एव विशेष्यत्याऽनुसन्धेय इति भावः । एवमत्र भाष्ये एष देवो महिमानमनुभवित दृष्टमनुपस्यति श्रुतमनुश्रणोति ' इत्येवं दृष्टानुदर्शनादितुल्यत्या तद्यतिरक्तो महिमानमवः प्रति-पाद्यत्या दिश्चितः । अन्यथाऽपि तु थोजना शक्या । महिमानं महत्त्वं जागरावस्थायामिवद्यमानं वैभवं शरीरान्तरेन्द्रयान्तरपार्ग्यहानुगुणं अनुभवित प्राप्नोति, यत येन महिम्ना अथवा यस्मात् कारणात् दृष्टंदृष्टमनुपस्यति श्रुतं श्रुतमनुश्रणोति । सर्वं पश्यति सर्वः पश्यति ' इतीति बोध्यम् । देशान्तरेष्टिवति । अधिकरणमेव करणत्या विवक्तितमित्याशयः । प्रत्यहिमिति । प्रतिशब्दार्थः अनुभवे साक्षाद्म्वयित्रहात् अहद्वीराऽन्वेतीति भावः । इद्मुपलक्षणं प्रकारान्तरस्यापि । देशदिगन्तरैः प्रतिबद्धतया नियतसम्बन्धवत्त्वेन अनुभृतिमत्येवमादिप्रकारेणापि हि शक्यं गोजियनुमिति ।

## स यदा तेजसाऽभिर्भूतो भवति। अतैष देवः खभान पश्य-त्यथ यदेवसिन् शरीर एतत्सुखं भवति ॥६॥

एतसिम्नन्तरे "सता सोम्य तदा संपन्नो भवति, तेजसा हि तदा संपन्नो भवती" ति श्रृत्युक्तरीत्या परप्रकाशकतया तेजश्राब्दितेन परमात्मना अभिमृते। भवति संपन्नो भवति । संपरिष्वक्तो भवतिति यावत् । तदा स्वामान्पदार्थान् न पश्यतीत्यर्थः । ततश्च "कतर एष स्वमान्पश्यती" ति प्रश्नस्य ब्रह्मसंपत्तिविरह-दशायां मनोमान्नपरिशेषसमये स्वामान्पदार्थान्पश्यतीत्युक्तरमुक्तं भवति । कस्यैतत्सुखं भवतित्यस्योत्तरमाह— अथ यदेतसिम्निति । यदेतत्सुखं भवति तदेतस्मिन् शरीरे सत्येव भवतीत्यर्थः । शरीरमेव वैषयिकसुखहेतुरित्युक्तं भवति । "अशरीरं वा-व सन्तं न प्रियाप्रिये स्पृश्चतः" इति श्रुतेरिति द्रष्टव्यम् ॥ ६ ॥

स यदा तेजसाऽभिभूतो भवतीति अनुवादरूपत्वेऽपि वस्तुत उपदेश एवायमिस्यभि-प्रेस उपदेश्यमर्थमाह-- एतस्मिन्नन्तर इति । स्वाप्नार्थानुभवे प्रवर्तमान इस्रयैः । रीत्येति । सम्पन्नी भवतीस्यत्रान्वयः । तेजश्शिब्दत्त्वे हेतुः परप्रकाशुकतयेति । "तस्य भासा सर्विमिदं विभाति " । ननु कीदशः सन् स्वप्नान् पश्यतीत्येव पृष्टम् न तु कीदशः सन् न पश्यतीस्यपि ।

<sup>1.</sup> आ. ना. यदेतिसान् शरीरे सुखं भवति । ईशाद्यष्टोत्तरशतोपनिषत्सु वदैतिसान् शरीरे एतत्सुसं भवती'ति दृश्यते । प्र. तदेतिसान् ंं; शाङ्करमूळे च । 2. आ. ना. पू. 'यत्सुख्य'।

अत इदमसङ्गतिम साशः इयाह--ततः चेति । ब्रह्मसम्पत्ति विरहेति । तत्त्रश्रोत्तरशेषतयैव इदमप्युक्तमिति नासङ्गतिरिति भावः ।

यदेति । यच्छव्दो व्यवहितेनापि एतत्सुखामत्यनन सम्बन्धत । तदाक्षितस्वच्छव्दस्तु एतिस्मन् शरीरे 'इत्येनेनेति भावः । 'तदेतिस्मन् ' इति पाठे तु तच्छव्दसार्थक्याय उत्तरत्र यच्छव्दोऽध्याहर्तव्य इति भावः ।

अतेदं बोध्यम् । कस्यैतत्सुखं भवतीति प्रश्नस्यायमर्थः । मनागिप खाप्नाथानुमव ।वना निद्रया जायमानं सुखं कस्य कीदृशस्य भवतीति । अत्रोत्तरं स यदा तंजसेखादि । जीवस्य परमात्मसम्पत्तः प्राक् मनोमातं व्याप्रियते । तदा तद्वस्थस्य जीवस्य खप्तदर्शनम् । यदा तु स तेन सम्पद्यते तदा मनसोऽप्युपरमात् खप्रदर्शन नखन्तं निवर्तते । इदृशावस्थस्य निश्चस्थं भवतीत्याचार्यस्याशयः । खप्ते यदुक्तं 'महिमानमनुभवतो'नि तद्यावर्थस्याशयः । खप्ते यदुक्तं 'महिमानमनुभवतो'नि तद्यावर्थस्य एवानिसन् शरीर इति । शरीरान्तरपरिमहेण खापावेपयानुमवः । क्षिमिनेव शरीर इदं सुन्वमिति । तथा च स यदा तेजसेखादेः पूर्वप्रश्नोत्तरश्चेषतां विनाऽपि योजनं सुकर्मिति ।

#### स यथा सोम्य वयांसि वासोवृक्षं संप्रतिष्ठन्ते । एवं ह वै तत्सर्वं पर आत्मनि संप्रतिष्ठते ॥ ७ ॥

कस्मिन् सर्वे प्रतिष्ठिता भवर्तात्यस्यात्तरमाह—स यथा सोम्येति । वयांसि पक्षिणः, वासोवृक्षं निवासवृक्षं प्रति संप्रतिष्ठन्ते । सः दृष्टान्तो यथा, एवं परमात्मिन सर्वे प्रतिष्ठितं भवतीत्यर्थः ॥ ७ ॥

वासोवृक्षमिति। षष्ठयर्थे प्रथमा तस्या अछ्क च व्यख्येन। युक्षमिति कमेप्रवचनीययोगे द्वितीयेखिभिप्रेख अपेक्षितं कमेप्रवचनीयमध्याहरि प्रतीति। वृक्षं प्रति वृक्षे इखर्थः। पर आत्मनीति दार्श्वन्तिकानुरोधात्। तत् सर्वमिति। जीवात्मपर्यन्नं सर्वमिखर्थः। वृक्षे सम्प्रतिष्ठितान्यपि वयांसि न परस्परमञ्चनं संक्षित्यांन भवन्ति। अतस्तत्र बहुवननम्। इन्द्रियादिकं तु अविभागमेकीभविन। अत एकवचनिमिति विभाव्यम्।

पृथिवीं च पृथिवीमाता चापश्चापोमाता च तेजश्च तेजोमाता च वायुश्च वायुमात्रा चाकाश्श्वाकाश्चमाता च चसुश्च द्रष्टव्यञ्च श्रोतश्च श्रोतव्यञ्च प्राणश्च प्रातव्यञ्च रसश्चे रसियतव्यञ्च त्वक्च स्परीयितव्यञ्च वाक्च क्तव्यञ्च हस्तो चादातव्यञ्चोपस्थश्चानन्द्-यितव्यञ्च वायुश्च विसर्जियतव्यञ्च पादौ च गन्तव्यञ्चे मनश्च

<sup>1.</sup> आ. ना. 'रसर्तं च'। 2. आ. ना. कमिवपर्यासो हइयते —हस्ताद्। तव्यानन्तरं पाद्गन्तव्यपाठ इति।

#### मन्तव्यश्च बुद्धिश्च बोद्धव्यश्चाहंकारश्चाहंकर्तव्यश्च चित्तश्च चेत-यितव्यश्च तेजश्च विद्योतियतव्यश्च प्राणश्च विधारियतव्यश्च ॥ ८॥

सर्वशब्दार्थं प्रवश्चयति **पृथिवी चेत्यादिना ।** अत पृथिवीमात्रा-शब्देन पुराणेषु गन्धतन्मातशब्दाभिरूप्या पृथिवीपूर्वावस्थोच्यते । एवमुत्तरेष्वपि मात्राशब्देषु द्रष्टव्यम् ॥ ८॥

आकाशमात्रा चेत्यन्तेन सकारणानि भृतान्युक्तानि । स्पर्शयितवयं चेत्यन्तेन सविषयाणि ज्ञानेन्द्रियाणि रत्यतेऽनेनेति रसः रसना । गन्तव्यं चेत्यन्तेन कर्मेन्द्रियाणि । आनन्दयितव्यं जीवात्मखरूपं उत्पाद्यतिव्य आनन्दो वा । चेतियितव्यं चेत्यन्तेन विविधाकारं मनः ।
अहङ्कारः अहमभिमानहेतुः । अहङ्कर्तव्यं तद्विषयः यद्वा सोऽभिमान एव । तेजश्चेति आत्मज्योतिषः
प्रभास्थानापनं यद् धर्मभूतज्ञानं तद्दिभसंहितमिति भाति । अन्यस्येह सङ्गत्यभावात् । विधारयितव्यं शरीरम् । विधार्यितव्यं चेत्येतत् सर्वं पर आत्मिन सम्प्रतिष्ठत इति पूर्वणान्वयः । अत्र
चक्षुरादीनां सम्प्रतिष्ठा संश्लेषविशेषः । द्रष्टव्यादीनां तु अत्यन्तमगृह्यमाणत्वमेविति बोध्यम् ।
अथवा तत्त्वरूपमि तदाश्रितमेविति ।

## एष हि द्रष्टा स्त्रष्टा श्रोता घाता रसयिता मन्ता बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुषः । स परेऽक्षर आत्मनि संत्रतिष्ठते ॥ ९ ॥

एष हि द्रष्टेत्य।दि । चेतनाचेतनरूपः कर्तृकरणकर्मरूपः सर्वोऽपि प्रपञ्चस्तदाश्रित इति भावः । अत्र बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मेति निर्देशादात्मनो ज्ञातृत्वमेव न ज्ञानरूपत्वमिति वदन्तस्तार्किकाश्च¹ ज्ञानत्वमेव न ज्ञातृत्वमिति वदन्तो मृषावादिनश्च निरस्ता भवन्ति ॥ ९ ॥

सरीरेन्द्रियमनः प्राणानां सम्प्रतिष्ठायामि हितायां अद्य जीवातमनः सम्प्रतिष्ठा वक्तव्या उच्यते। तत्र कृतः स द्रष्टा स्प्रष्टेति बह्वाकारे। निर्दिश्यत इति शङ्कां परिहरन्नाह — चेतना-चेतनेति। द्रष्टेलादिना बाह्यज्ञानिन्द्रयक्र एणकरवमुक्तम्। मन्ता बोद्धा कर्तेति मनः करणकरवम्। पुरुष इति भूतारञ्यशरीरिवशिष्ठतम्। विज्ञानेति ज्ञातृत्वम्। तथाच न परमुक्तरीत्या पृष्टिक्या-दीनि, तैरुपकरणेर्थ उपिक्रयते स करणाधिप आत्माऽपि तिस्मन् पर आत्मिन सम्प्रतिष्ठत इति क्रियकर्षेण सर्वाश्रयत्वं वक्तुमेवं विशिष्ठनिर्देश इति भावः। 'एष विज्ञानात्मा पुरुषः पर आत्मिन सम्प्रतिष्ठते ' इत्येकवाक्यतामकृत्वा 'एष हि विज्ञानात्मा पुरुषः अस्ति। स पर आत्मिन ... ' इति पृथग्वाक्यार्थत्या निर्देशोऽपि तस्येतरेभ्यः प्राधान्यं व्यज्य ततोऽपि प्राधान्यं परमात्मनो व्यज्ञयितुमेविति क्रेयम्।

<sup>1.</sup> आ. 'भेदवादिनश्च'(?)। य. चकारो नास्ति।

परमेवाक्षरं प्रतिपद्यते । स यो ह वै तदच्छायमशरीरम-लोहितं शुभ्रमक्षरं वेदयते यस्तु सोम्य । स सर्वज्ञःसर्वी भवति। तदेष श्लोकः ॥ १० ॥

स यो ह वै तिदिति । अतं च्छायाशव्देन ज्ञानसंकोचकं कर्मोच्यते । अच्छायं अपापमित्यर्थः । अत एवाशरीरं, अलोहितं रूपादिशून्यं, शुअं स्वप्रकाशं, अक्षरं क्षरणशून्यं, परमात्मानं वेदयते जानाति, सः हे सोम्य प्रियदर्शन (परमेवाक्षरं ब्रह्म वासुदेवं प्रतिपद्य) सर्वज्ञो भवति । सर्वी भवति सर्वकामयुक्तो भवति । तद्ष श्लोक इति । तत् ब्रह्माभिमुखीकृत्येष श्लोक इत्यर्थः ॥ १०॥

जीवस्य परमात्मना सम्बन्धः नार्थान्तरसाधारणः । अपि तु 'तद्यथा वियया स्त्रिया सम्परिष्वकः' इति द्रष्टन्तिन्हण्यविरुक्षणाकारः परिष्वक् इति बोधयन्ति श्रुतिरुर्गरं ब्रवीति — परमेवाक्षरं प्रतिपद्यत इति । एतद्विदरणपरं भाष्यं वहुषु कोश्यु न दृश्यते किचत् अनन्तर-वाक्यविवरणाभ्यन्तरे 'परमेवाक्षरं ब्रह्म वासुदेवं प्रतिपद्य 'इति पठ्यते । तत्रानन्वितमिद्मिह अपकृष्य योज्यम् । अन्ते प्रतिपद्यत इत्याख्यात्तया परिणमियत्वयं च । सवीति । सर्वेमस्यास्तीति सर्वाति इनिप्रत्ययान्त शब्द इति ।वः । किस्मन्तु सर्वे सम्प्रतिष्टिता भवन्तीति प्रश्नस्य समाधाने पूर्वखण्डेनेव कात्स्नर्येनोक्तेऽपि प्रसङ्गात् श्रोतॄणां पर आत्मिन अत्यन्तादर्जननाय पर्मपुरुषार्थसाधनज्ञानत्वेन तस्य न्तुतिः कियत इति पूर्ववद् द्रश्र्व्यमि हि भाष्यकृद्शश्योऽत्रधातव्यः ।

ब्रह्मेति । सर्वसम्प्रतिष्ठानृतं ब्रह्मेति हृदयम् ।

विज्ञानात्मा सह देवैश्व सर्वैः प्राणा भूतानि संप्रतिष्ठन्ति यत । श्रुअमक्षरं वेदयते यस्तु सोम्य स सर्वज्ञःसर्वमेवाविवेशेति॥११॥

विज्ञानारमेति । सैँवेँदैवैः वागादीन्द्रिये सह मुख्यप्राणः भूतानि महा-भूतानि च जीवात्मा च यस प्रतितिष्ठन्ति तादृशं शुश्रं अक्षरं स्वप्रकाशमक्षरं ' परमात्मानं यो जानाति स सर्वज्ञः सर्वमिप कामजातं आविवेश आविशति ।

 $<sup>1. \</sup> q. \ ni. ' सर्वः' । <math>^2$ . आ. ता. q. ' अत्र े र्नास्त ।  $^3$ . 'तद- क्षर'मित्यन्यत्र पाठः ।  $^4$ . त्र. q. ' स्वप्रकाशमक्षरं' नास्ति । 5. त्र. 'कार्य- जाबम्' ।

"सर्वेषु छोकेषु कामचारो भवती" ति श्रुत्युक्तरीत्या काम्यमानसर्वछोकसञ्चारी भवतीत्यर्थः ॥ ११ ॥

#### इति प्रभोपनिषद्भाष्ये चतुर्थः प्रभः

परीवसानगला नवीं भवाते सर्वभेवाविवेदात्यनयोरैकार्थं बोध्यम्।

इति चतुर्थप्रश्निटप्पणीः

#### अथ पञ्चमः प्रश्नः

हरिः ओध् । अथ हैनं शैब्यःसत्यकामः पत्रच्छ । स यो ह है । तद्भगनन्मनुष्येषु प्रायणान्तमोङ्कारमभिध्यायीत कतमं वाव स तेन लोकं जयतीति ॥ १ ॥

अथ हैनं शैब्य इति । स्पष्टोऽर्थः । हवा इति प्रसिद्ध्यितशये । तिदित्येतद्व्ययम् । स <sup>8</sup> इत्येतद्धिकारिसामान्यपरम् । अयमर्थः । हे भगक्न् पूजार्ह यः अधिकारी मनुष्याणां मध्ये मरणान्तमोङ्कारमनिष्यार्यात स कतमं लोकं तेन ओङ्कारेण प्रामोतीत्यर्थः । वावशब्दोऽवधारणे । प्रसिद्धौ वा ॥ १ ॥

#### अथ पञ्चमः प्रश्नः

अव्ययमिति । तमिति ओङ्कारिविशेषणतया योज्यमिलाशयः । अधिकारि सामान्येति । यो ह वा इति श्रुतस्य यच्छन्दस्य प्रतिसम्बन्धी तच्छन्दः कतमं वाव स तेनेत्युत्तरत्र श्रूयते । सतोऽस्य तच्छन्दस्यान्योऽथों वाच्यः । तेन च प्रकृता रुग्णेन भाव्यम् । ताहराश्रार्थः अधिकारीलयमेवेति भावः । 'अस्ति हि सः ताहराः कश्चित मनुष्येषु यो मरणान्त-मोङ्कारमिष्यायीत । स कतमं तेन लोकं जयतीति च योजनया प्रथमतच्छन्दस्यार्थवत्ता सुवचिति क्षेयम् । अवधारण इति । प्राप्या हि लोका बहवः सन्ति । तत्र कमेव प्राप्नोतीति प्रश्न इति । प्रसिद्धाविति । कञ्चन लोकं प्राप्नोतीति स्थितमेतत् । सर्वविदितामिति यादत् । क म लोक इति तु प्रकृति जिङ्कास्यत इति ।

प्रश्नचतुत्रयेन तत्त्वनिर्णयः कृतः । इह हितपुरुषार्थीपदेश इति सङ्गतिर्वोध्या ।

<sup>े.</sup> प्र. इदं वाक्यं नास्ति । पू. 'तद्व्ययम्'. 🕏 प्र. 'स इत्यधि ं ३. व. 'अथभर्थः' नास्ति । १. प्र. ध्यायति ।

#### तस्मै स होवाच। एतद्वै सत्यकाम पर्श्वापरश्च ब्रह्म यदोङ्कार-स्तस्मादिद्वानेतेनैयायतनेनैकतरमन्वति ॥ २ ॥

तस्मो स होवाचेति । स्पष्टोऽर्थः । (एतद्वा इति) । हे सत्यकाम एतदेव परञ्चापरञ्च ब्रह्म, उभयवाचकमित्यर्थः । बाच्यवाचकभावनिवंधनं सामानाधिकरण्य-मितीक्षतिकर्माधिकरणे व्यासार्यव्याख्यातम् । किं तदित्यताह— यदोङ्कार इति । तस्माद्वपासक एतेनैव ओंकारऋषेण मार्गेण एकतरं परमपरं वा ब्रह्मान्वेति उगस्त इत्यर्थः ॥ २ ॥

उपस्त इत्यर्थ इति । यद्यपि कं लोकं प्राप्नोतीति प्रश्नानुगुण्येन एकतरमन्त्रेति अगरब्रह्मलोकं वा परब्रह्मलोकं वा प्राप्नोतीत्येवार्थो वक्तुमुचित इति भागि तथापि सोङ्कारब्रह्मणोः सामानाधिकरण्येन वाच्यवाचकमावस्य प्रतीतत्वात् वाचककरणिका वाच्यकर्मिका किया उपासनमेव भवितुमईतीति औचिद्यात् प्रतीतेरवमर्थं उक्तः । अन्वित्युपसर्गस्वारस्याच । प्राप्तिविवक्षायां हि एकतरमेतीत्येवाश्रोष्यत । प्रश्नस्य साक्षादुत्तरं तु 'मनुष्यलोकं, सोमलोकं, ब्रह्मलोकं परिश्चत् तत्र तत्रेति ध्येयम् ।

## स यद्येकमात्रमभिष्यायीत स तेनैव संवेदितस्तूर्णमेव जगत्या-मभिसंपद्यते तमृचो मनुष्यलोकग्रुपनयन्ते स तत्र तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया संपन्नो महिमानमनुभवति ॥ ३ ॥

स यद्येकमात्रमिति । सः उपासकः यद्येकमात्रं ह्स्वं प्रणवमपरब्रह्मवाचकमिध्यायीत अपरब्रह्मवाचकेन ह्स्वेन प्रणवेन योऽपरं ब्रह्मापास्ते, सः तेनैव
एकमात्रोङ्कारकरणकापरब्रह्मव्यानेनैव संवेदितः रुव्धसत्ताकः जगत्यां भुवि अभि
अभ्यहितः श्रेष्ठःसंपद्यते । तं ऋड्यन्ता मनुष्यलोकं प्रापयन्ति । सः मनुष्यलोकं
नीतः तपसा अनशनादिना ब्रह्मचर्येण मैथुनवर्जनेन श्रद्धया आस्तिक्यबुद्ध्या यदि
संपन्नो भवति तदा महिमानं श्रेयस्साधकं ब्रह्मोपासनमनुतिष्ठतीत्यर्थः । न चैचो
हस्वामावात् कथमोङ्कारस्य हस्वत्वमिति शङ्कनीयम् । न्युङ्के हस्वस्य ओङ्कारस्य
दर्शनात् ॥ ३ ॥

<sup>1.</sup> क्षा ना. पू. ''...सामानाधिकरण्यम् । तथैव व्यासार्थेरीक्षतिकर्माः धिकरणे व्याख्यातत्वात् । ﴿ प्र. पू. ' लोके ।

अपरं ब्रह्मोपास्त इति । वाचकाभिध्यानं हि वाच्याभिध्यानायैव । अतोऽस्मिन्नेवार्थे पर्यवसानामिति भावः । अपरं ब्रह्म स्वस्वरूपं वा पृथिवीस्थानकदेवताविशेषं वा । संवेदित इति विद लाभ इत्येतस्मात णिचि कर्मणि क्तप्रत्यये रूपम । अत आहः— लड्घसत्ताक इति मुवीति । येन शरीरेण विशिष्टः ध्यानं करोति तस्मिन् शरीरे वर्तमान एव मनुष्याणां मध्ये श्रेष्ठो सर्वत् ध्यानमहिन्ना । उत्तममनुष्यजन्मपरिग्रहानुकूलमवस्थाविशेषं प्राप्नोतिति यावत् । मरणानन्तरं हन्वोङ्कारसम्बन्धन्य ऋचः तं पुनर्मनुष्यलोकं प्राप्यन्ति । तत्र साक्षात् मोक्षो-पायमूतं विद्याविशेषं अविकलमनुष्ठाय मुक्तो भवतीत्यभिप्रायः ।

## अथ यदि द्विमात्रेण मनिस संप्राते सोऽन्तिरिक्षं यजुर्भिरुन्नी-, यते । स' सोमलोकम् '। स सोमलोके विभृतिमनुभूय पुनरा-वर्तते ॥ ४ ॥

अथ यदि द्विमात्रेणिति । द्विमात्रेणापरब्रह्मवाचकेन प्रणवेन यस्य मनस्य-परब्रह्मध्यानं संपद्यते, सः अन्तरिक्षाश्चितं सोमलोकं द्विमात्रोपासकः पुमान् यजुर्मन्त्रैरुत्तीयते । अत्रान्तरिक्षसोमलोकशब्दः उध्वेलोकमात्रो पलक्षकः आमुष्मिक-मात्रपरः इतीक्षतिकर्माधिकरणभाष्ये समर्थितम् । आमुष्मिकेश्वर्यमनुभूय तत्पुण्या-वसाने पुनरावर्तते ॥ ४ ॥

मनिस किं सम्पद्यत इति जिज्ञासायां अर्थलभ्यं पूर्थित—अपरब्रह्मध्यानिमिति। नन्तत्र सम्पद्यतेः ध्यानं कर्तृ इत्येतद्नुपपन्नम् । पूर्ववाक्ये यथा जगल्लामितसम्पद्यत इति उपासितुः पुरुषस्येव प्रायणात्पूर्वभावि किश्चिद्वान्तरफलमुक्तम् ; उत्तरवाक्ये च स तेजसि सूर्यं सम्पन्न इति किञ्चिद्वच्यते तथाऽत्रापि उपासितुरेव मनिस सम्पत्तिरुच्यत इति वाच्यम् । भनिस सम्पत्तिनीम मनस्सम्बन्धिलोकप्राप्त्यनुगुणोऽवस्थाविशेषः । तस्पादुपासितेव सम्पद्यतेः कर्ता । वाक्ययोजना चैवम्— अथ यदि द्विमात्रेणाभिष्यार्थेत स तेन भनिस सम्पद्यतः इति — इति चेत् काममेवनस्तु । काऽस्माकं हानिः । कृतो नैवं व्याख्यातिमिति चेत् श्रोतुर्बुद्धि-क्रिशपित्वार्येव । एवं व्याख्यातव्ये अन्यथा कृतं व्याख्यानं सावद्यमिति चेत् तत्र । न हि सर्वारमना पूर्ववाक्यस्य उत्तरवाक्यस्य वा साहप्यमत्रास्ति येन तथैव व्याख्यातव्यमिति निर्वध्ये-

<sup>1.</sup> आ. ना. 'स' नास्ति। े. आ. पृ. 'देवलोकम्'। े ग्र. पू. 'उर्ध्वमात्र'ः। अत एवेश्वति-कर्माधिकरणभाष्ये यद्गरं कार्यं ब्रह्म निर्दिष्टं तदेहिकामुष्मिकत्वेन द्विष्ट्रा विभव्य एकमात्रं प्रणवमुपासीनानां ऐहिकं मनुष्यलोकावाप्तिं फलमिधाय द्विमालसुपा-सीनानामामुष्मिकं अन्तरिक्षशब्दोपलक्षितं फलं अभिधायेत्युक्तम्"। ० ग्र. पू. 'अर्मुष्मिनेश्वर्यम्'

महि । पूर्वत्र तावत् स यद्येकमात्रमभिध्यायीनेति प्रणवस्य कमित्वमुक्तम् । अत्र तु द्विमानेणेति करणत्वम् । उत्तरत्र परं पुरुषमिति कमिकारकं श्रुत्या निर्दिष्टम् । अत्र तु न किञ्चित् । तस्मादु-भयवैलक्षण्यात् स्थितमनतिक्केशेन योजितमिति ।

यः पुनरेतं तिमात्रेणैवोमित्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभिष्यार्थात स तेजसि सर्ये संपन्नः। यथा पादोदरस्त्वचा विनिर्धच्यत एवं ह वै स पाप्मना विनिर्धक्तः ससामभिरुन्नीयते ब्रह्मलोकं स एतसाज्जीव-घनात् परात्परं पुरिश्यं पुरुषमीक्षते तदेतौ श्लोकौ भवतः॥ ५॥

यः पुनरेतिमिति । यस्तु एकमात्र द्विमात्रत्वदशायामर्वाचीनफलसाधनेने-तेनेवाक्षरेण परमात्यानमभिध्यायति आभिमुख्येन ध्यायति निरन्तरं ध्यायतीत्यर्थः । स उपासकस्तेजोमंडले सूर्ये संगतःसन्, उदरमेव पादो यस्य सः पादोदरः, सर्प इति यावत् । यथा सर्पो जीर्णत्वचा विनिर्मुक्तो भवति, एवं पाप्मना विनिर्मुक्तःसन् भगवल्लोकं वैंकुण्ठं सामिभः गीतिप्रधानेर्मन्तेः उन्नीयते । अल व्यासार्येः स पप्पना विनिर्मुक्त इति तच्छ्व्दान्तरश्रवणात् ससामभिरित्येकपद्यमाश्रित्य सामगान-सिहतौरिति वा सान्त्ववचनसिहतैः पुरुषिरिति वा अर्थ इतोक्षतिकर्माधिकरणे व्याख्यातम् । स एतसादिति । कर्मीनिमिक्तदेहिन एव जीवधनशब्दार्थतया ईक्षतिकर्माधिकरणभाष्ये वर्णितत्वात् जीवधनशब्देन क्संसारिमण्डलमुच्यते । "मूर्तौ घन" इति काठिन्यशब्दितन्तृतौ घनशब्दस्य निपातितत्वात् देहद्वारत्वादान्मिन काठिन्यस्य घनशब्दो देहिपर एव । तस्मात्परः परिशुद्धात्मा । तस्मादिप परभूतं पुरिशयं "पूःपाणिनःसर्व एव गुंहाशयस्य"ति सर्वेषु प्राणिषु अन्तरात्मतया शयानं "भगवानिति शब्दोऽयं तथा पुरुष इत्यपि । निरुपाधी च वर्तेते वासुदेवे सनातने" इति निरुपाधिकपुरुषशब्दाच्दाच्यं भगवन्तं वासुदेवमीक्षत इत्यर्थः । अत

<sup>े.</sup> आ 'एकमात्रत्व' े. आ ना. 'आमिमुख्येन ध्यायति' नास्ति। 3. आ. ना. पू. 'अर्थ इति वर्णितम्'। 4. आ. ना. पू. "यस्य हि कर्मिनिमित्तं देहित्वं स जीववधन इत्युच्यते। चतुर्मुखस्यापि तच्छूयते। यो ब्रह्माणं विदंधाति पूर्वमिति, इत्यादिभाष्योक्तेः"। 5. प्र. पू. 'संसार'। 6. आ. ना. 'आत्मसु'।

एव ''ससामभिरुत्तीयते ब्रह्मलोक" मित्यल ब्रह्मलोकशब्दस्य सत्यलोकपरत्वशंका न्युदस्ता । तद्गतानां परवासुदेवेक्षणासंभवादिति द्रष्टन्यम् । तद्ताविति । तत् ओंकारध्यानमधिकृत्य वक्ष्यमाणश्लोको प्रवृत्तावित्यर्थः ॥ ५ ॥

आभिमुख्येनेति । इदं इतः पूर्वप्रयोगेष्वप्यनुसन्ध्यम् । तेजसीति । वेजोरूप-सूर्यप्राप्यनुगुणेन अवस्थाविशेषेण सम्पन्नो भवतीत्यर्थः । कोऽसाव्वक्थाविशेष इति चेत् अत्रोक्तं यथा पादोद्र इत्यादि । पूर्वोत्तराघविनाशाश्चेषवत्त्वमेव तदित्युक्तं भवति । यद्यपि भाष्ये प्रायणानन्तरभाविसूर्यप्राप्तादिपरतयेदं प्रकरणं नीतमिति भाति तथापि इदमप्याभिप्रायिकतया द्रष्टव्यम् । तच्छव्दान्तरेति । एतेन एकवाक्यतापक्षमाश्चित्येदमिति स्पष्टम् । तेन सूर्ये सम्पन्नो भवति, पाप्मना विनिर्मुक्तो भवति, इति पृथम्बाक्यत्वे सः सामभिरिति पृथक्पदत्वमेवितं ज्ञापितम् । तदिस्यव्ययं छप्तसक्षमोकम् । तत्नेत्यर्थः । तदिवृतं ओङ्गारध्यानमधिकृत्येति । त्रिमात्र एवोङ्कार इह विवक्षितः ।

तिस्रो मात्रा मृत्युमन्त्यः प्रयुक्ता अन्योन्यसक्ता अनविप्र-युक्ताः । क्रियासु बाह्याभ्यन्तरमध्यमासु सम्यक् प्रयुक्तासु न कम्पते ज्ञः ॥ ६ ॥

तिस्रो माला इति । अविपयुक्ता न भक्तीत्यनविपयुक्ताः । विपयुक्ता इति यावत् । अत्यन्तद्भुतोचारणेन अन्योन्यसक्तत्या, अतिविप्रकृष्टकारुत्या अत्यन्तविप्रयुक्तत्या वा प्रयुक्तास्तिस्रो मालाः मृत्युमन्त्यः मृत्युप्रदाः । अनर्थावहा इति यावत् । मृत्युमत्य इति पाठेऽपि स एवार्थः । यज्ञादिका बाह्याः क्रियाः । आन्तराः मानसिक्तयाः । मध्यमा वाचिकंजपरूषाः । आसु क्रियासु त्रिसृषु मालासु सम्यक् अत्यन्तसंयोगविप्रयोगमन्तरेण प्रयुक्तासु सतीषु ज्ञः तत्प्रयोगाभिज्ञः पुमान् न कम्पते फरान्न च्यवत इत्यर्थः ॥ ६ ॥

तिस्र इति । यामिर्भात्रामिः प्रणवस्य त्रिमात्रत्वं भवति तास्तिस्रो मात्रा इत्यर्थः । अनेन मन्त्रेण प्रणवोच्चारणे अतिद्रुतत्वातिमन्दत्ववर्जनरूपमङ्गं विद्वितमिति बोध्यम् ।

<sup>1.</sup> म. 'शङ्काऽप्युदस्ता'। आ. ना. पू. 'चतुर्भुखलोकपरत्वशङ्का व्युदस्ता। चतुर्भुखलीकगतानाम्"।

#### ऋग्मिरंतं यजुर्भिरन्तिरक्षं 'ससामिर्यत्तत्कवयो वेदयन्ते । तमोङ्कारेणैवा 'यतनेनान्वेति विद्वान् यत्तच्छान्तमजरममृतमभयं परश्चेति ॥ ७॥

#### इति पञ्चमः प्रश्नः।

ऋग्निरेतमिति । सः विद्वान् ऋग्निः एतं लोकं, यजुर्निरन्तिरक्षं, सामिर्भित्तत्कवयो वेदयन्ते कवयः क्रान्तदर्शिनः "तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरय" इत्युक्तरीत्या सूरयो यं लोकं पश्यन्ति तं, ओङ्कारेणैव मार्गिणान्वेति । गत्वा च शान्तं कर्मिषद्करहितं, अजरं जरामरणशून्यं, अभयं अकुतोभयं, परं सर्वकारणत्वेन सर्वोत्कृष्टं ब्रह्म च प्रामोतीत्यर्थः ॥ ७॥

अस्य सन्दर्भस्य परमात्मपरत्वं "ईक्षतिकर्म व्यपदेशात्स" इति सूलकारैः प्रत्यपादि । तदर्थस्तु तद्वाष्ये इत्थमुक्तः । " आथर्वणिकाःसत्यकामप्रश्नेऽधीयते "यः पुनरेतं तिमात्रेणोमित्यनेनैवाक्षरेण परमपुरुषमभिध्यायीत स तेजिस सूर्ये संपन्नो यथा पादोदरस्त्वचा विनिर्मुच्यत एवं हैव (१) स पाप्मना विनिर्मुक्तः ससामभि-रुन्नीयते ब्रह्मलोकं स एतसाज्जीवघनात्परात्परं पुरिशयं पुरुषमीक्षत " इति । अस्र ध्यायतीक्षतिशब्दावेकविषयौ । ध्यानफल्रत्वादीक्षणस्य । "यथाकतुरस्मिन् लोके पुरुष" इति न्यायेन ध्यानविषयस्यैव प्राप्यत्वात् । परमपुरुषमित्युभयत्व कर्मभूतस्यार्थस्य

<sup>े.</sup> आ. ना. पू. 'स' नास्ति। ये आ. ना. 'अयनेनान्वेति'। 3. ना. 'परं परायणं चेति'। 4. आ. ना. "ऋग्भिरेतं ऋग्भिर्मनुष्यछोकमित्यर्थः। यत् तत् कवयो वेदयन्ते। कवयः क्रान्तदर्शिनः। 'तिष्ठष्णोः परमं पदं सदा पर्यन्ति सूर्यः' इत्युक्तरीत्या सूर्यो यं छोकं पर्यन्ति तमोङ्कारेणैव मार्गेणान्वेति। गत्वा च शान्तमूर्मिषद्करिहतं जरामरणशून्यं अक्कतोभयं सर्वकारणत्वेन सर्वोत्कृष्टं ब्रह्म च प्राप्नोतीत्यर्थः। पू. कवय इत्यत आर्भ्येव वर्तते। 5. आ ना. "... परत्वं भगवता बादरायणेन प्रतिपादितम्। 6. आ. ना. अनयोक्ष्मयोर्पि भाष्यप्रन्थस्थाने तद्र्थसङ्गहमात्रमेवं दृश्यते। — 'अत्र हि पृथिव्यन्तरिक्षर्छोक-प्रायपाठात् ब्रह्मछोकशब्दस्य चतुर्मुख एव सम्भवात् चतुर्मुखः। इति पूर्वपक्षे प्राप्ते 'इक्षतिकर्म व्यपदेशात् सं इति सूत्रेण सिद्धान्तित्त्य। पुरिश्यं पुरुषमिक्षत्त इति ईक्षतिकर्मत्या व्यपदिश्यमानः परमात्मा। शान्तत्वाजरत्वामृतत्वादि-परमात्मासाधारणधर्मव्यपदेशादित्यर्थ इति।

प्रत्यभिज्ञानाच । तत्र संशय्यते — किमिह परं पुरुषमिति निर्दिष्टो जीवसमष्टि-रूपोऽण्डाधिपतिश्चतुर्मुखः, उत सेवेश्वरः पुरुषोत्तम इति । किं युक्तम् ? समष्टि-क्षेत्रज्ञ इति । कुतः ? "स यो ह वै तद्भगवन्मनुष्येषु प्रायणान्तमोङ्कारमभिध्यायीत कतमं वाव स तेन लोकं जयती "ति प्रक्रम्यैकमात्रं प्रणवमुपासीनस्य मनुष्यलोक-प्राप्तिमभिघाय द्विमात्रमुपासीनस्य अन्तरिक्षळोकप्राप्तिमभिघाय त्रिमात्रनुपासीनस्य प्राप्यतयाऽभिधीयमानो ब्रह्मलोकोऽन्तरिक्षात्परो जीवसमष्टिस्वपस्य चतुर्मुखस्य लोक इति विज्ञायते । तद्गतेन चेक्ष्यमाणस्तल्लोकाधिपश्चतुर्मुख एव । "एतस्माज्जीव-घनात्परात्पर " मिति च देहोंन्द्रयादिभ्यः पराहेहेन्द्रियादिभिःसह घनीभूताजीव-व्यष्टिपुरुषात् ब्रह्मलोकवासिनः समष्टिपुरुषस्य चतुर्मुखस्य परत्वेनोपपद्यते । अतोऽत्र निर्दिस्यमानः परः पुरुषः समष्टिपुरुषश्चतुर्मुख एव । एवं चतुर्मुखत्वे निश्चिते अजरत्व।दयो यथाकथिक्वित्रेतव्या इति प्राप्ते प्रवक्ष्महे — "ईक्षितिकर्म व्यपदेशात्स" इति । ईक्षतिकर्म सः परमात्मा । कुतः ? व्यपदेशात् । व्यपदिश्यते हीक्षतिकर्म परमात्मत्वेन । तथा हि । ईक्षतिकर्मविषयतयोदाहृते श्लोके "तमोंकारेणवायने-नान्वेति विद्वान् यत्तच्छान्तमजरममृतमभयं परञ्चे "ति परं शान्त ।जरमभय-ममृतमिति हि परमात्मन एवैतदूपम् । "एतदभयमेतदमृतमेतद्रहे " त्येवमादिश्र तिभ्यः । " एतसार्ज्ञावघनात्परात्पर" मिति च परमात्मन एव व्यपदेशः, न चतु-र्भुखस्य । तस्यापि जीवघनशब्दगृहीतत्वात् । यस्य हि कर्मीनिमित्तं देहित्वं स जीवघन इत्युच्यते । चतुर्मुखस्यापि तच्छूयते । "यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्व " मित्यादौ । यत्पुनरुक्तमन्तरिक्षलोकस्योपरि निर्दिश्यमाना त्रह्मलोकश्चतुर्मुखलोक इति प्रतीयते । अतस्तत्रस्थश्चतुर्भुख इति । तद्युक्तम् । ' यत्तच्छान्तमजरममृत-मभय " मित्यादिना ईक्षतिकर्मणः परमात्मत्वे निश्चिते सतीक्षितः स्थानतया निर्दिष्टो ब्रह्मलोको न क्षयिष्णुश्चतुर्मुखलोको भवितुमहैति । किञ्च "यथा पादोदरस्यचा विनिर्मुच्यत एवं हैव स पाप्मना विनिर्मुकःससाम्भिरुन्नीयते ब्रह्मलोक" मिति सर्वपापितिर्मिक्तस्य प्राप्यतयोच्यमानं न चतुर्मुखस्थानम् । अत एव चोदाहरणश्लोके इममेव ब्रह्मलाकमधिकृत्य श्रूयते "यत्तकवयो वेदयन्ते " इति । कवयः सूरयः । स्रिभिर्दृज्यञ्च वैष्णवं पदमेव । "तद्विष्णोः परमं पदं सदा पञ्यन्ति सूरय ॥

इत्येवमादिभ्यः । न चान्तरिक्षात्तरश्चतुर्मुखलोकः । मध्ये स्वर्गलोकादीनां बहूनां सद्भावात् । अतः "एतद्वै सत्यकाम परश्चापरश्च ब्रह्म यदोंकारस्तस्माद्विद्वःनेतेनैवा-यतनेनैकतरमन्वेति" इति प्रतिवचने यद्परं कार्यं ब्रह्म निर्दिष्टं तदैहिकामुष्मिकत्वेन द्विधा विभज्य एकमात्रं प्रणवमुपासीननाभैहिकं मनुष्यलोकावासिरूपं फलमिधाय द्विमालमुपासीनानामामुष्मिकमन्तरिक्षशब्दोपलक्षितं फलञ्चाभिधाय त्रिमालेण परब्रह्मन्वाचिना प्रणवेन परमपुरुषं ध्यायतां परमेव ब्रह्म प्राप्यतयोपदिशतीति सर्वं समञ्जसम् । अत ईक्षतिकर्म परमात्मेति ॥

#### इति प्रश्नोपनिषद्भाष्ये पञ्चमः प्रश्नः

ननु त्रिमात्रप्रणवप्रकरणे अर्वाचीनफलप्रतिपादनमसङ्गतमिति चेन । त्रिमात्रत्वप्रशंसा-परत्वात् तस्य । एकमात्रत्वेन द्विमात्रत्वेन च अस्य लोकस्य अन्तिरिक्षस्य च यः प्रापकः स एव प्रणवः त्रिमात्रत्वेन तदुभयविलक्षणपरवासुदेवलोकप्रापक इति त्रिमात्रत्वं अतिप्रशस्तिमिति । अत एव त्रिमात्रसाध्यफलस्यैव यत्तन् कवय इति, यत् तच्छान्तमिति च वैलक्षण्यानिशयो वर्णित इति विभाव्यम् । गत्वा चेति । अन्वेती सस्य अनु मरणानन्तरं एति प्राप्नोतीस्थिः । तत्र उपसर्गार्थस्यानतिप्रयोजनत्वात् तमुपेक्ष्य गमनमात्रमन्दितम् । इदमुपसर्गस्य मन्दफलत्वमगस्या अङ्गीकृतम् । पूर्वं तु सार्थक्ये सम्भवाते तत्परिस्थागायोगात् अनुवृत्तमयनं गमनं वेदनम्, उपासनमिति व्यास्यातम् ।

इति पश्चमप्रश्नटिप्पणी.

#### अथ षष्ठः प्रश्नः

हरिः ओम् ॥ अथ हैनं सुकेशा भारद्वाजः पत्रच्छ । भगवन् हिरण्यनाभः कौसल्यो राजपुतो मामुपेत्यैतं प्रश्नमपृच्छत । षोडशकलं भारद्वाज पुरुषं वेत्य तमहं कुमारमृष्ट्रवं नाहिममं वेद यद्यहिमममवेदिषं कथं ते नावक्ष्यमिति समूलो वा एष परिशु-ष्यित योऽनृतमभिवदित तसान्नार्हाम्यनृतं वक्तं स तृष्णीं रथमारुह्य प्रवत्राज । तं त्वा पृच्छामि कासौ पुरुष इति ॥ १ ॥

अथ हैनं सुकशेत्यादि । स्पष्टोऽर्थः । (भगवित्रिति) । हे भगवन् हिरण्यनाभनामा कोसळदेशाधिपती राजपुत्रो मत्समीपमागत्य इमं वक्ष्यमाणं प्रश्नं

<sup>े.</sup> आ. ना. पू. 'एने'। <sup>2</sup>. ग्र. 'अत्रवम्'। <sup>3</sup>. आ ना. पू. 'समूछे ह**ै**।

कृतवान्। किमिति । (षोडशकलमिति)। हे भारद्वाजेति मां संबोध्याह — 'प्राणाद्या नामान्ताः षोडश कलाः यस्य स षोडशकलः। तं पुरुषं जानासि किमिती ' त्यर्थः। तं राजकुमारमहमेवमुक्तवान्। त्वदुक्तं पुरुषमहं न जानामि। यद्यहं जानीयां केन हेतुना ते राजकुमाराय योग्याय शिष्याय न कथयिष्यामीति। योऽनृतं ब्रूते सः मूलेन सह सर्वतः शुष्यति। श्रेयोहेतुभूतं पुण्यं सर्वमेव नश्यतीत्यर्थः। अतो मदुक्ते त्वया अनृतशंका न कार्येति भावः। सः राजकुमारः तृष्णीं प्रश्नस्य प्रजोजनलेशं किमिपि (१) मत्तोऽलल्ध्वेव रथमारुख प्रवन्नाज प्रकर्षण गतः। अनेन स्व लज्जा सूचिता। रथेन प्रवन्नाजेत्यनेन तस्य प्रभुत्वं सूचितं भवति। तमेव षोडशकलं पुरुषं प्रच्छामि त्वां कासाविति। क प्रदेशे तिष्ठतीत्यर्थः। अन्नाधारभूत-देशप्रश्रद्वारा जीवो वा परमात्मा वेति निर्णयार्थोऽयं प्रश्न इति द्रष्टन्यम्॥ १॥

#### अथ षष्टः प्रश्नः

स्वल्रज्जेति । ऋषिकुलभवस्य सर्वस्य षोडशकलेन पुरुषेण अवस्यं विदितेन भाव्यमिति राजकुंमारस्य निश्चयः । तेन स राजकुमारः तं पुरुषं जिज्ञासमानः इमं भारद्वाज- सुपेख पप्रच्छ । अयं प्रत्युवाच नाहं तं वेदेति । अत्र राजकुमारस्य विश्वासो नाभृत् । जानन्नेव अपहुत इति मेने । अत उपदेशाय निर्वेवन्व । भारद्वाजः परमार्थत एव तं पुरुषमजानन् महत् सङ्कटमनुभूय अन्ते आत्मानं शपित्रव साभिषङ्गमुवाच समूलो वा एष इत्यादि । ततः परं भारद्वाजो वस्तुतो न जानातीति जातप्रत्ययोऽपि राजकुमारः तद्ज्ञानेन तस्मिन् अवज्ञामिव दश्यम् आमन्त्रणमप्यकृत्वा झटिति ततोऽपागच्छत् । स्वप्रत्यक्षमपि राजकुमारप्रव्रजनं भारद्वाजः परोक्षमिव भाषते । तथा त्वरितं भारद्वाजाश्रमात् राजकुमारः प्रतिन्यवर्तत । अवज्ञाकार्यं चैतत् । तेनास्य लक्जोति ! रथमारुह्योति । यदि पद्भयां गतः स्यात् किश्चद्व दूरमनुगम्य सम्भाव्य स्वदशामावेच स्वस्मिन् तस्यावज्ञां परिहर्तुं कश्चिद्वकाशो लब्धः स्याद्पि । तत्तु नाभृत् । रथमारुह्य शीघ्रगैरुत्तनैरशैः निमेषमात्रेण चक्धुगोंचरमतीस्य बहुदूरमध्वानं गत इति ।

तमेवेति । यं राजकुमाराऽपृच्छत् , यस्याज्ञानात् एवमहं तस्य अवमन्तव्य आसं तमेवे-स्वर्थः । स्वकीयां परमामार्ति प्रदर्शे पिप्पलादस्य महर्षेः स्वविषये कृपातिशयमुत्पाद्यितुमिच्छन् भारद्वाजः एवं वृत्तं कथयामासेति बेयम् ।

आधारभूतेति । 'षोडशकलं पुरुषं वेत्थ ' इति राज्ञः प्रश्नः पुरुषविषयः । तिहिषय एव खप्रश्नोऽपीति भारद्वाज आहं तं त्वा प्रच्छामीति । एवं सित 'कोऽसी पुरुषः ' इत्येवं रूपेण भाव्यं प्रश्नेन, न तु कासावित्येवं रूपेण । तस्मादसङ्गतिमदिमिति न शङ्कनीयम् । तस्य स्थानं किम् ? किस्थानकः सः ? इति पुरुषप्रश्न एव पर्यवसानादिति भावः ।

<sup>1.</sup> म. 'किमिति' नास्ति। 2. म. पू. 'आह' नास्ति'। 3. आ. ना.पू. 'सवासनं'। 4. म. पू. स इत्यादि आरुहोत्यन्तं नास्ति। 5. म. 'स्वरूप'।

जीवो वेति । परात्परं पुरिशयं पुरुषमीक्षत इति पूर्वत पुरुष प्रस्तुतः । किं स एवायं राजकुमारेण पृष्टः पोडशक्तः पुरुषः ? उत जीवः ? यदि स एव तस्य निष्कलत्वं कथं ब्रह्मवादि-भिरुच्यते । यदि जीवः तर्हि कथं सर्वाधारता परमपुरुषस्यत्यवमादिविकलपपरिहारेण निर्णयार्थं इति ।

एतेन प्राप्यप्रापनभूतस्य परमपुरुषस्य सारूपनिरूपणमेतत्त्रश्रार्थं इति सूचितम् ।

#### तसै स होवाच । इहैवान्तक्कारीरे सोम्य म पुरुषो यसिन्नेताः षोडक्ष कलाः प्रभवर्न्ताति ॥ २ ॥

तसी स हेति । स्पष्टोऽर्थः । इहैवान्तरशरीरे सोम्य स पुरुषो यसिन्नेताः षोडश कलाः प्रभवन्तीति । सौम्य प्रियदर्शन, स पुरुषः इहैवान्तरशरीरे, वर्तत इति होषः । अनेन शरीरपरिच्छिन्नप्रदेशमालाधारत्वोत्तया जीव इत्युत्तरमुक्तं भवति । ननु जीवस्वैव कथं षोडशकलत्वं षोडशकलाधारत्वतत्सष्टृत्वयोः परमात्मन्येव पुष्क-लत्वादित्याशंक्याह— यसिन्निति । यसिन् पुरुषे एताः वक्ष्यमाणाः प्राणाद्या नामान्ताः षोडश कलाः स्वसंसर्गप्रयुक्तसुखदुःखादिभोगात्वयमुपकारं कर्तुं प्रभवन्ति समर्था भवन्तीत्यर्थः । ततश्च षोडशकलाभोक्तृत्वमेव षोडशकलवम् । तच्च जीव-स्यैवेति भावः ॥ २ ॥

#### स ईक्षाश्चके। कसिन्नहमुत्क्रान्त उत्क्रान्तो भविष्यामि। कसिन्वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठास्यामीति॥३॥

ननु षोडशकलासर्ग हेतुत्वे जीवपरमात्मनोर विशिष्टे सित तझोक्तृत्वं जीवस्यैव न परमात्मन इत्यत्र किन्नियामकमित्याह— स ईक्षाश्चक्र इत्यादि । 'इदं वाक्यं जीवाभिसंधिप्रकारप्रदर्शनपरम् । "सोऽध्यक्षे तदुपगमादिभ्य" इति भाष्ये तथोक्त-त्वात् । मदुक्तान्तिप्रतिष्ठासहभूतोक्तान्तिप्रतिष्ठः को वेति पर्यालोचितवानित्यर्थः ।

<sup>1.</sup> प्र. पू. "सौम्य...पुरुषः 'नास्ति। 2. ना. पू. 'संसर्ग' 3. प्र. पू. 'सित' नास्ति। 4. ना. पू. 'सोऽध्यक्षे तदुपगमादिभ्य इति भाष्ये 'प्रतिष्ठा च जीवेन सह श्रूयते कस्मिन्नहमुत्कान्त उत्क्रान्तो भविष्यामि कस्मिन् वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठास्यामीति दत्युक्तत्वादिदं वाक्यं जीवामिसन्धिप्रकार-प्रदर्शनपरम्"।

ततश्च स्वोपकाराभिसंघिपूर्वकं जीवस्य प्राणादिस्रष्टृत्वात् तद्भोक्तृत्वं संभवति । परमात्मनस्तु "न च मां तानि कर्माणि निबध्नन्ति धनञ्जय । उदासीनावदासीन-मसक्तं तेषु कर्मस्य ॥ न मां कर्माणि लिम्पन्ति न मे कर्मफले स्पृहा " इत्युक्तरीत्या स्वोपकाराभिसंघिपूर्वकस्रष्टृत्वाभावात्र तस्य षोडशकलाभोक्तृत्वमिति भावः ॥ ३ ॥

मदुत्कान्तिप्रतिष्ठासहभूतेति । किस्मिन्नुत्कान्त इत्यादेः किमुत्कान्त्यधीना मदु त्कान्तिरित्यादिर्नार्थः । अपि तु, अहमुत्कान्तो भविष्याभि । तदा मया सह क उत्कान्तो भविष्य-तीति । मया सह किस्मिन्नुत्कान्ते अहमुत्कान्तः । कस्य मम च उत्क्रमणकाल एक इति यावत् । येन विना मम शरीराधिष्ठानं न सम्भवति स क इति पर्यालोचयामासेत्युक्तं भवि ।

#### स प्राणमसुजत प्राणाच्छ्रद्वां खं वायुज्योंतिरापः पृथिवीन्द्रि-यम्। मनोऽन्नमन्नाद्वीर्यं तपो मन्त्राः कर्म लोका लोकेषु च नाम च ॥ ४॥

स प्राणमसृजतेत्यादि । सः जीवः एवं पर्याकोच्य प्रथमतः स्वोत्कान्ति-प्रतिष्ठासहभूतोकान्तिप्रतिष्ठं मुख्यप्राणं सृष्टवान् । तसात् श्रद्धां आस्तिक्यबुद्धिं पञ्च महाभूतानि, वागादिन्द्रियं, मनः, त्रीह्यादिरूपभन्नं, तदायतं शरीरेन्द्रियसामध्यं, शरीरशोषणादिरुक्षणं तपः, ऋग्यजुस्सामादीन् मन्त्रान्, ज्योतिष्टोमादीनि कर्माणि, कर्मफलभूतान् स्वर्गादीन् लोकान्, तेषु लोकेषु स्वर्गादिनामानि सृष्टवानित्यर्थः । यद्यपि षोडशकलालपृत्वं परमात्मन एव, तथापि तद्धेतुभूतादृष्टारभककर्मकर्तृत्वेनायं सृष्टृत्ववाद इति द्रष्टव्यम् । ततश्च स्वभोगोपकारिकाः षोडशापि कलास्तद्धेतुभूता-दृष्टारम्भककर्माणि कृत्वा सृप्रवान् । अतस्तद्भोक्तृत्वा षोडशक्तवं जीवस्येति यावत् । ४ ॥

स प्राणमिति तच्छव्दः ईक्षितवन्तं पुरुषं परामृशति। तथा ईक्षितवान् पुरुषः प्राणमस्जिते स्था भवित । इसमर्थं भक्षयन्तरेणाह— एवं पर्यालोच्येति । तदायत्तमिति । प्राणात् अन्नान्तमस्जत । वीर्यादिकं तु अन्नादस्जतिति नात्र योजना कार्या । अपि तु एतद्पि प्राणादेवेति भावः । मन्त्रानिति । वायुः आपः पृथिवी मन्त्राः लोकाः, इति सर्वत्र व्यत्ययेन द्वितीयार्थे प्रथमेति नावः । ननु प्राणात् श्रद्धादिस्पृष्टिरिति वाधितमेतत् । न हि प्राण एषां

<sup>े.</sup> प्र. वर्ज अन्यत्र 'च' नास्ति । <sup>2</sup>. ना. 'जीवस्योपपाद्य' इति ह्वयते । इद्मुत्तरावतारिकया एकवाक्यतां याति ।

घटादीनां मृदिव उपादानं भवित, येन तत एषां मृष्टिः म्यात् । सत्यम् । इदं तिवह वोध्यम् । प्राणादनन्तरप्रधानभूता श्रद्धा । तदभावे जीवतोऽपि पुरुषस्य यस्य कस्यापि कार्यस्यानिर्वृत्तेः । तस्मात् प्राणतः श्रद्धास्त्रिरुच्यते । अत्र तु उक्तरीत्याऽनुपपत्तिशङ्काः जायेन कथं प्राणात् श्रद्धा-स्रिप्टिरिति । एतस्पिरहाराय तात्पर्य विवरीतुमुपरि स्वादि मनोन्तमुच्यते । अयमत्र परिहारः । भ्राणसृष्टिनोंम पञ्चभ्तात्मकं **शरीर**मृत्याद्य तत्र चक्षरादिभिरिन्दियैर्मनसा च सह तस्य पञ्चवृत्ति-तयाऽवस्थापनमेव । एवमवस्थापितः सः सर्वश्रेयःप्राप्तिसाधनशरीरधारणोपयुक्ताहारिद्धयां श्रद्धां जनयति । इत्थं प्राणात् श्रद्धास्टिधिरिति । एवं मनोन्तस्य स्टिः प्राणसृष्ट्यन्तर्गतत्या श्रद्धातः पूर्वभाविनी । अन्नादिसप्टिस्तु पश्चाद्भाविनीति विभागव्यक्षनायैव अन्नसिनि पूर्वीत्तरवत् सकृत्रिदेशमालेणानुपरम्य पुनरनादिति हेतुतया निर्देश आहतः । अन्निविरहे हि वीर्यादिकं न भवेत् । तस्माद्नने श्रद्धायाः प्रथमप्रवृत्तिः । इदमन्नस्य वीर्योदिहेतुत्वं प्राणस्य तद्वेतुत्वं न निवारयति । द्वारहेतुत्वस्य द्वारिहेतुत्वाबाधकत्वादिति चात्रावधेयम् । इदं चेदानीं सुगमं यद् वायुराप इत्यादि नावस्यं द्वितीयान्तमङ्गीकर्तेव्यम् । किन्तु खादि नामान्तं सर्वं प्रथमान्तमेव । अन्वयश्रैवम् । प्राणात् श्रद्धामस्जत । कथमिति चेत् — तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूत इत्युक्तरीत्या प्रथमं तावदादाश उत्पवते । ततः क्रमेण पृथिव्यन्तानि महाभूतानि । एमिः पञ्चभिर्भूतैरारब्धं शरीरं न परं प्राणेन अपि तु इन्द्रियेर्मनसा च सहितो जीवात्माऽधितिष्ठति । ततः श्रद्धा भवति । एवं श्रद्धां ससर्जेति । एवं नव कला उक्ताः । अथ सप्तोच्यन्ते । ततोऽत्रं भवति । श्रद्धाद्वारा प्राणादि सर्थतो स्वभ्यते । अनादु वीर्यं भवति । तपो भवति । मन्त्रा भवन्ति । कमें मवति । लोका मवन्ति । नाम च भवतीति ।

स्वर्गादिनामानीति । अत्र नामेति न सर्वं नाम विविध्यतम् । अपि तु कर्मफलभूत-स्वर्गादिसम्बन्धिनाममात्रम् । एतद्बोधनायैव लोकेषु चेति पुनलेकोपादानिमस्प्रिमप्रायः । ननु जीवात्मनो यच्छरीरारम्भकं यच तस्योपकरणं यच तत्साध्यं कर्मफलादि तस्य सर्वस्य तत्कलात्व-मुपपत्रम् । तत्सम्बन्धितात् । स्वर्णोदिनाम्रस्तु तत्सम्बन्धावरहात् तत्कलात्वं न युज्यत इति चेत्र । कर्मप्रयोगे उच्चार्यमाणानां मन्त्राणामिव 'स्वर्गसिष्धर्थं अनेन कर्मणा यक्ष्य ' इति सङ्कल्पे अन्यत्र च कीर्त्थमानस्य फलनामः तत्सम्बन्धसत्त्वेन तत्कलात्वोपपत्तेः । नाम चेति चकारः कलान्तरसमुच्चयार्थं इति स्पष्टम् । लोकेषु चेस्ययं तु चकारः कलापरिगणनसमाप्तिद्योतनार्थः ।

तंद्धेतुभूतादृष्टेति । एतेन ''स ईक्षाञ्चके, स प्राणमस्जत '' इत्यादिकं जीवात्मनः तादृशसङ्कल्पवत्त्वाद्यारोपेणोक्तमित्यभिप्रायः सूचितः ।

स यथेमा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रायणाः समुद्रं प्राप्यास्तं गच्छिन्ति भिद्येते तासां नामरूपे समुद्र इत्येवं प्रोच्यते एवमेवास्य परिद्रष्टुरिमाः षोडश कलाः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्यास्तं यच्छिन्त

#### भिद्येते तासां नामरूपे पुरुष इत्येवं प्रोच्यते स एषोऽकलोऽमृतो भवति । तदेष श्लोकः ॥ ५ ॥

अथ परमात्मन ईटक्त्वाभावादकल्प्तं, तद्द्वारा मुमुक्षुवेद्यत्वञ्चोपपादयति— स यथेमा नद्य इति । यथा प्रस्नवन्त्यो गङ्गाद्या नद्यः समुद्रायणाः—अत्र<sup>2</sup> अयन-शब्देनाधारत्वमुखेनात्मत्वमुच्यते—समुद्रात्मिकाः, समुद्रापृथक्स्थितिप्रतिपत्तियोग्या भृत्वा समुद्रं प्राप्य अस्तं गच्छन्ति अदर्शनं यान्ति ; न तु समुद्रे वृद्धचादिरुक्षणं विकारमुत्पादियतुं प्रभवन्ति ; तासां च गङ्गायमुनादीनां यानि गङ्गायमुनादीनि नामानि⁵ यानि च शुक्ककृप्णादिरूपाणि प्राक्तनानि तानि भिद्यन्ते तत्प्रवेशा-नन्तरं न भवन्ति । नामान्तरं रूपान्तरञ्च भवतीत्यर्थः । तदेव दर्शयति—समुद्र इत्येवं प्रोच्यत इति । तत् प्रविष्टं नदीजातं सर्वं समुद्र इत्येव प्रोच्यते, न तु गङ्गायमुनेति । स यथा स दृष्टान्तो यथेत्यर्थः । एवमेव अस्य परिद्रृष्टुः अनुभ-वितुः भोक्तुर्जीवस्य भोगोपकरणभूता इमाः षोडशापि कळाः निरुपाधिकपुरुषराब्द-वाच्यं वासुदेवं प्राप्य अस्तं गच्छन्ति । यथा शिलातलं प्राप्य क्षुरघाराः कुण्ठीभवन्ति तथा भोगाधायिका न भवन्तीत्यर्थः ' तत्र हेतुमाह—पुरुषायणा इति । <sup>8</sup>पुरुष-संकल्पाधीनस्वरूपिस्थितिपवृत्तिका इत्यर्थः । तासां कळानां जीवविषये भोग्यभोग-स्थानभोगोपकरणत्वादिनामरूपभेदवत् परमात्मविषये भोगस्थानत्वादिनामरूपे न तदेव दर्शयति—पुरुष इत्येविमिति । पुरुषापृक्श्थितिप्रतिपत्तिकतया पुरुष इत्येवं प्रोच्यते, न तु तिङ्कलवेन तद्भोग्यभोगस्थानत्वादिना तत्कला<sup>9</sup> प्रोच्यते । स एष इति । तसात् परमात्मनः कळाभोक्त्वाभावदकळ इत्येवोच्यते । अत एवामृतश्च । मरणस्य भोकृत्वरूपकलासंबन्धाधीनत्वादिति भावः । तदेष इति । तत् परमात्मनः स्वरूपमधिकृत्य वक्ष्यमाणः श्लोकः प्रवृत्त इत्यर्थः ॥ ५ ॥

ईटत्तवाभावादिति । प्राणाद्यधीनकर्तृत्वशेष्कृखाद्यभावदिखर्थः । तद्द्वारा अकल्प्तद्वारा । मुमुद्दिवति । षोडशकलपुरुषप्रश्नः न तत्स्वरूपन्युत्पत्तिलाभमात्रोद्देशेन कृतः । अपि तु

<sup>1. &#</sup>x27;चासां'। 2. प्र. 'अत्र' नास्ति। 3. प्र. 'समुद्रात्मिकाः' नास्ति। . ना. पू. '... प्रतिपत्तिकाः' 5. प्र. पू. 'तासां च गङ्गायगुनदीनि नामानि यानि'। 6. पू. तत्प्रवेशानन्तरं न भवन्तीत्यर्थः। प्र. ना. 'तत्प्रवेशानन्तरं नामान्तरं रूपान्तरं च भवतीत्यर्थः। 7. ना. पू. 'तत्र'। 8. 'पुरुषाधीन'। 9. पू. 'तत्कल्लादित्वेन'। ना. ',.. दिना प्रोच्यते'।

यद्विषयं ज्ञानं मोक्षसाधनं तिविश्वयोद्देशेन । अतः षोडशकलपुरुपनिस्तरणेऽवसितेऽपि श्रोतुर्राह्यः निश्वयसम्पत्तये निरूपितषोडशकलपुरुषिद्धः ज्ञान्तर्वस्त्राचित्रयसम्पत्तये निरूपितषोडशकलपुरुषिद्धः । अतः ।

स दृष्टान्त इति । स ययेत्युगक्रमे श्रुतस्यापि तत्रानन्त्रयात् क्रमसेदेन इह चोजना कार्येखिमसन्धिः ।

## अरा इय रथनाभी कला चिसत् प्रतिहिताः। तं वेदं पुरुषं वेद यथा मा वो मृत्युः परिच्यथा इति ॥ ६ ॥

अरा इवेति । यस्मिन् मितिष्ठताः यदात्मिकाः, यदुपादाना इत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् । यथावत् तमेव पुरुषं मुमुक्षुवेद्यमवगच्छत । ब्रह्मज्ञानस्य फलमाह—सा वो मृत्युरिति । वः ब्रह्मज्ञानां युष्माकं परितो व्यथाः मृत्युर्मी कार्षीदित्यर्थः ॥ ६ ॥

यथे सस्य प्रसिद्धमुनमानार्थं अत्रानपेक्षितत्वादुपेक्ष्य उपयुक्तमर्थान्तरमाह—यथावदिति । वेद्यामित्येतत् विधेयिविशेषणिसस्मित्रेस व्याच्छे—मुमुक्कुवेद्यमवगच्छतेति । वित्तेदार्थे व्यास्येन वेदेति कामिति भावः । मा व इस्रमेन हि बहूनामत्र सम्बोध्यत्वं प्रतीयते । काषीदिति । अध्याहतामेदम् ।

अत्रेदं बोध्यम् । स यथेमा नद्य इलादिः पूर्वः लण्डः कृत्तः जीवपरतयापि शक्यो योजियतुम् । तथा हि । कः षोडशकलः पुरुष अति अष्टुरक्षनाश्यः । यद्ययं जीवार्या, तिर्हे स्वामाविकात् षोडशकलसात् अस्य कदापि मोझो न भविष्यतीति । नं व्यावतिश्विद्धित्रिक्छन् आचार्थः स यथा नद्य इलादि वक्तुमुपक्रमते । अस्तं गच्छन्ति सक्षं जहति ; भोकुभोजीपकरणतां स्वजन्ति । अस्तन्तिवृत्ततत्सम्बन्या भवन्तीति यावत् । कदा १ पुरुषं प्राप्य । तेजः परस्यां देवतायामित्युक्तरीला चरमशरीराशिककामति जीवे तेन सह परमात्मनि सम्पन्नाखालिस्यथः । ततः परं हि तासां तज्जीवोपकरणता नास्ति । परमात्मना एकीभृतास्तच्छरीरतया केवलं वर्तन्त इति । एवं सित जीवः कथं भवतीति चेदाह— स एष इति । सः पूर्वं षोडशक्लः स्थितः, एषः अद्य परमात्मलीनसर्वकलः जीवः, अकलः कलासम्बन्वरहितः, अत एव अमृतः पुनः संसारगन्थरहितः भवति । तथाच षोडशकल्लान्मुक्तिर्भवत्येव जीवस्येति भावः । नन्वीदृश्या दशायाः सम्पत्त्यर्थ किं कर्तव्यिनसायनभूताः कलाः यत्र अन्ततो लोना मवन्ति सपरमपुरुषः वेदाः उपास्यः । उपासनेन प्रीतः सः इमां दशां जीवं प्रापयिष्यति । तस्मात् तस्योपास्ति कुरुत । कलाः सर्व निवर्त्यन्ति । संसारण्यथा पुनर्न भविष्यति । तस्मात् तस्योपास्ति कुरुत । कलाः सर्व निवर्त्यन्ति । संसारण्यथा पुनर्न भविष्यतिति ।

मूळे परिव्यथा इति । अयमितिशब्दः प्रतिवचनसमाप्यर्थः ।

<sup>1</sup>, सा. 'वेद्यथ'। 2, प्र. 'ब्रह्मज्ञानं फल्रम्'।

#### तान् होवाचैतावदेवाहमेतत्परं ब्रह्म वेद नातः परम-स्तीति ॥ ७॥

तान् होवाचेति । तान् सुकेशादीन् षडिप शिष्यान् प्रत्येतदुवाच । अहमेतावदेव परं ब्रह्म जानामि । परब्रह्मविषये ममैतावदेव ज्ञानं इतोऽधिकं नास्तीत्यर्थः ॥ ७ ॥

खकृतेषु सर्वेषु प्रश्नेषु समाहितेष्विप, खखस्थानगमनाय काले प्राप्तेऽपि, पडिप ते ऋषयः ब्रह्मवेदननृष्णातिशयेन पुनरिप किं किश्चिदाचार्यों वक्ष्यतीति प्रलाशां कुर्वन्तः, विलम्बित्प्रस्थानाः, आचार्य प्रणम्य, तस्याप्रे तृष्णी मतिष्ठन्। तत इङ्गितज्ञ आचार्यस्तानुवाच-एतावदेन वेति। इदं कियाविशेषणम्। तदाह—एतावदेव ज्ञानमिति।

## ते तमर्चयन्तस्त्वं हि नः पिता योऽस्माकमविद्यायाः परं पारं तारयसीति नमः परमऋषिभ्यो नमः परमऋषिभ्यः ॥ ८॥

#### इति षष्टः प्रश्नः

ते तमचेयन्त इति । ते षडिप शिष्याः तं पिप्पलादं त्वमसाकं संसाराकूपारतीरपापकतया पिताऽसि । तसात् त्वतो जन्मैव श्रेष्ठं जन्म । "स
हि विद्यातस्तं जनयित तच्छेष्ठं जन्मे" ति श्रवणादिति अर्चयन्तः पूजयन्तो
बभूवः । उत्तरशान्तिस्थाने नमः परमऋषिभ्य इति । वाक्याभ्यासः उपनिषत्समाप्त्यर्थः । न चैतावदेवाहं परं ब्रह्म वेद नातः परमस्तीति शोडशकळजीवातिरैक्तपरब्रह्मनिषेधः किन्न स्यादिति वाच्यम् । "अधिकन्तु भेदनिदेशा" दित्यादिभिर्विरोधप्रसंगात । वत्र हि जीवाभेदात् ब्रह्मणो जगत्कारणत्वे हिताकरणादिदोषमाशंक्य

<sup>े.</sup> म. 'इति वाक्यम्। अभ्यासः'। ना. 'स्थाने इदम्। वाक्याभ्यासः'। ं. ना. तथाहि। स्मृतिपादे तत्त्वमसि अयमात्मा ब्रह्मेरानेन इतरस्य जीवस्यैव ब्रह्मभावव्यपदेशात् सार्वद्रयस्यसङ्कल्पत्वादियुक्तस्य अनन्तदु खाकरं स्वानर्थान्वहं जगत् स्जतो जीवरूपस्य ब्रह्मणः आत्मनो हिताकरणाहितकरणाद्यो होषाः प्रादुःष्युरिति 'इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषप्रसिक्तिरे'ति सूत्रेण पूर्वपक्षं छत्वा 'अधिकन्तु भेदनिर्देशात्' 'अदमादिवच तदनुपपत्तिरे'ति द्वाभ्यां सूत्राभ्यां सिद्धान्तितम्। तुशवदः पूर्वपक्षं व्यावर्तयित। ब्रह्म प्रत्यगात्मनोऽधिकम् भिन्नम्। कृतः। भेदनिर्देशात्। 'य आत्मिन तिष्ठन्नात्मनोऽन्तरः' 'पृथगात्मानं कम् भिन्नम्। कृतः। भेदनिर्देशात्। 'य आत्मिन तिष्ठनात्मनोऽन्तरः' 'पृथगात्मानं

जीवमेदाहोषाभावःसिद्धान्तितः । तथाहि तद्धिकरणभाष्यम्—जगतो ब्रह्मानन्यत्वं प्रतिपाद्यद्भिः ' 'तत्त्वमसि ' ' अयमात्मा ब्रह्म 'त्यादिभिर्जीवस्यापि ब्रह्मानन्यत्वं व्यपदिस्यत इत्युक्तम् । तत्रेदश्चोद्यते — यदीतरस्य जीवस्य त्रह्मभावोऽमीभिर्वा-क्यैर्व्यपदिद्यते, नदा ब्रह्मणःसार्वस्यसत्यसंकरूपत्वदियुक्तस्यादनो हितरूपजगद-करणमहितरूपजगन्करगमित्यादयो दोषाः प्रसज्ज्येरन् । आध्यात्मिकाधिदैविकाधि-भौतिकानन्तदुःखाकरञ्चेदं जगन् । न चेहरो स्वानेथे स्वाधीनो बुद्धिमान् प्रवर्तते । जीवात् ब्रह्मणो भेदवादिन्यः श्रुतयः जगद्ब्रह्मणोरनन्यत्वं वदता त्वयैव परित्यक्ताः । मेदे सत्यनन्यवासिद्धेः । औपाधिकमेदविषयाः मेदश्रुतयः म्वाभाविकामेदविषया-श्चाभेदश्रुतय इति चेत्, तत्रेदं वक्तव्यम् । स्वभावतः स्वस्मादभिन्नं जीवं किमनुप-हितं जगत्कारणं अह्म जानाति वा न वा । न जानाति चेन् सवैज्ञत्वहानिः । जानाति चेत् स्वसादभिन्नस्य जीवस्य दुःखं स्वदुःखमिति(मेव) जानतो ब्रह्मणो हिता-करणाहितकरणादिदोषप्रसक्तिरनिवार्या । जीवब्रह्मणोरज्ञानकृतो भेदः ; तद्विषया मेदश्र्तिरिति चेत्, तत्रापि जीवाज्ञानपक्षे पूर्वोक्तो विकल्पस्तत्फलञ्च तदवस्थम् । ब्रह्माज्ञानपक्षे स्वप्रकाशस्वरूपस्य ब्रह्मगोऽज्ञानसाक्षित्वं तत्कृतजगत्सृष्टिश्च न संभवति । अज्ञानेन प्रकाशस्तिरोहितश्चेत् तिरोधानस्य प्रकाशनिवृत्तिकरत्वेन प्रकाशस्यैव स्वरूपत्वात् स्वरूपिनवृत्तिरेवेति स्वरूपनाशादिदोषसहस्रं प्रागेवोदीरितम् । अत इदमसंगतं ब्रह्मणो जगत्कारणत्वमिति "इतरब्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषपसिकः" रिति सूत्रेण पूर्वपक्षं प्रापःय सिद्धान्तोऽमिधीयते "अधिकन्तुः भेदनिर्देशा " दिति ।

प्रेरितारक्च मत्वा' सि कारणं करणाधिपाधिपः' 'तयोरन्यः पिप्पछं स्वाद्धत्ति अनश्रन्नन्योऽभिचाकशीति' 'ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशनीशौ' 'प्राज्ञेनात्मना संपरिक्वक्तः' 'प्राज्ञेनात्मना अन्वारूढः' 'अस्मान्म यी स्वते विश्वमेतत्त्रस्मिश्चान्यो
मायया सन्निरुद्धः' 'प्रधानक्षेत्रज्ञपतिगुणेशः' 'निस्नो निस्नानां चेतनइचेतननां '
इत्यादिभिर्वाक्यैः भेदनिर्देशात्। किन्न्च यथा अदमछोहादीनां अखिछहेयप्रत्यनीककल्याणैकतानन्नह्यैक्यानुपपत्तिः एवम् 'अखिछहेयास्पदस्य जीवस्य अताहशेन ब्रह्मणैक्यानुपपत्तिरिति सूत्रद्वयार्थः। एवमधिकोपदेशात्तु वादरायणस्यैवं
तह्शेनात्' 'भेदव्यपदेशाचान्यः' 'सुषुप्त्युत्क्रान्त्योभेदेन' 'उमयेऽपि हि
भेदेननमधीयते' इत्यादिन्यायाश्च कुप्येयुरित्यछं प्रपन्नेन। (इति) षष्टः प्रशः।

तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । आध्यात्मिकादिदुःखयोगार्हात् प्रत्यगात्मनोऽधिक-मर्थान्तरभूतं ब्रह्म । कुतः ? भेदनिर्देशात् । प्रत्यगात्मनो हि भेदेन निर्देश्यते परं ब्रह्म "य आत्मिन तिष्ठन्नात्मनो उन्तरे। यमात्मा न वेद् यस्यात्मा शरीरं य आत्मान-मन्तरे। यमयति स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः, पृथगात्मानं पेरितारञ्च मत्वा जुष्टम्त-तस्तेनामृतत्वमेति, स कारणं करणाधिपाधिपः, तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वस्यनश्चनयो अभिचाकशीति, ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशनीशौ, प्राज्ञेनात्नना संपरिष्वक्तः, प्राज्ञेनात्म-नाऽन्वारुढः, असान्मायी सुजते विश्वनेतत्तसिश्चान्यो मायया सन्निरुद्धः, प्रधान-क्षेत्रज्ञपतिर्गुणेशः, नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानामेको बहूनां यो विद्धाति कामान्, योऽव्यक्तमन्तरे सञ्चरन् यस्याव्यक्तं शरीरं यमव्यक्तं न वेद योऽक्षरमन्तरे सञ्चरन् यस्याक्षरं रारीरं यमक्षरं न वेद एष सर्वभूतान्तरात्माऽपहतपाप्मा दिव्यो देव एको नारायण " इत्यादिभिः। " अद्भादिवच तद्नुपपत्ति " रिति। अञ्मकाष्ठलोष्ठतृणादीनामत्यन्तहेयानां सतत्विकारास्पदानामचिद्विशोषाणां निरवद्य-निर्विकारनिखिलहेयप्रत्यनीककल्याणैकतानस्वेतरसमस्तवस्तुविलक्षणानन्तज्ञानानन्दैक-स्वरूपनानाविधानन्तमहाविभूतिब्रह्मस्वरूपेक्यं यथा नोपपद्यते, तथा चेतन-स्याप्यनन्तदुःखयोगाईस्य खद्योतकल्पस्य "अपहतपाप्मे" त्यादि गक्यावगतसक्रळ-हेयप्रत्यनीकानर्वाधकातिशयासंख्येयकस्यागगु(णग)गाऋरब्रह्मभावानुवपत्तिः । मानाधिकरण्यनिर्देशः . " यस्यात्मा शरीर" मित्यादिश्रुतेर्जीवस्य (पर)ब्रह्मशरीरत्वात् ब्रह्मणो जीवशरीरतया तदात्मत्वेनावस्थितेः जीवनकार(क)ब्रह्मप्रतिपादनपरश्चेतद-विरोधी । प्रत्युतैतस्यार्थत्यापपादकश्चेति "अवस्थितेरिति काशकृत्वः" इत्यादिभिर-सक्रदुपपादितम् । अतः सर्वावस्थं ब्रह्म चिद्चिद्वस्तुशरीरमिति सूक्ष्मचिद्चिद्वस्तु-शरीरं ब्रह्म कारणम् । तदेव ब्रह्म स्थूलचिदचिद्वस्तुशरीरं जगदाख्यं कार्यमिति जगद्बसणोस्सामानाधिकरण्यीपपत्तिः । जगतो ब्रह्मकायत्वं, ब्रह्मणोऽनन्यत्वं अचि-द्वस्तुनो जीवस्य (च), ब्रह्मणश्च परिणामित्वदुःखित्वकल्याणगुणाकरत्वस्वभावा-संकरः सर्वश्रुत्यविरोधश्च भवति । "सदेव सोम्येदमय आसीदेकमेव" इत्यवि-भागावस्थायामप्यचिद्युक्तजीवस्य ब्रह्मश्ररीरतया सूक्ष्मरूपेणावस्थानमवस्याभ्युपगन्त-व्यम् । ''वैषम्यनैर्घृण्यं न सापेक्षत्वात्, न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वादुपपचते

चाप्यु ग्लभ्यते चे " ति स्त्रह्योदितत्वात् तदानीमपि स्क्ष्मरूपेणावस्थानस्य । अविभागस्तु नामरूपविभागाभावादुपपद्यते । अतो ब्रह्मकारणत्वं संभवत्येवेति ।

एवं "अधिकोपदेशात्तु बादरायणस्यैवं तद्दर्शनात्, भेदव्यपदेशाचान्यः, सुषुप्युत्कान्त्योभेदेन, उभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयत'' इत्यादिन्याया प्रकुप्येयु-रित्यलं प्रपञ्चन ॥ ८॥

क्षेमाय यः करणया क्षितिनिर्जराणां भूमावजृम्भयत भाष्यसुधामुदारः । वामागमाध्वगवदावदतूरुवातो रामानुजः स मुनिराद्रियतां मदुक्तिम् ॥ इति प्रश्लोपनिषद्भाष्ये षष्ठप्रश्लमाष्यम् ।

इति श्रीमत्ताताचार्यचरणारविन्दचन्न्नरीकस्य वात्स्यानन्तार्यपाद-सेवासमधिगतशारीरकमीमांसाभाष्यहृदयस्य परकाल-मुनिपादसेवासमधिगतपारमहंस्यस्य श्रीरङ्गरामानुजमुनेः कृतिषु प्रश्लोपनिषदप्रकाशिका।

> येनोपनिषदां भाष्यं रामानुजमतार्नुगम्। रम्यं कृतं प्रपद्ये तं रङ्गरामानुजं मुनिम्।।

> > ----

आचारेंण तथोक्तास्ते तृप्ता बभूबुः, यावदाचार्यस्य ज्ञानं तत् सर्वमस्मभ्यं द्त्तमिति । ततस्ते तं यथाईमिमपूज्य प्रस्माच्छन् । तत्र वाचिकपूजाप्रकारो मनाक् प्रदर्शते— तवं हि न इति । त्वमेव पिता । तरतमभावपरीक्षायां अन्यस्य पितुः पितृत्वमेव नास्तीति वक्तव्यं भवतीति भावः । पातीति हि पिता । यः शरीरजन्म दत्वा विविधदुःखानुभवं कार्यात स कथमस्मान् पातीत्युच्यते । त्वं तु अस्माकं विद्याजन्म दत्तवान् । इतः परं दुःखानुभवकथैव नास्ति । अवि-च्छिन्ननिरतिशयानन्दानुभवस्तु भविष्यति । एवं त्वं पासि । तस्मात् त्वमेव पितेति ।

तमचेयन्तं इति । नेदमाख्यातरूपं प्रयुक्तम् । नाप्यन्यत् किमाप्याख्यातं प्रयुक्यते । अर्थनस्योपरितरेव नासीत् । आप्रायणं तदनुवृत्तम् । कस्यचित् कार्यस्य करणावमरे अर्चन-मिति न । गच्छन्तः तिष्ठन्तः शयानाः भाषमाणाः मर्शवस्थाः तत्प्रशंसामकुर्वन्निस्यभिप्रायः ।

योऽस्माकमिति। अस्मान् तारयसीति न कण्ठतो वक्तव्यम्। 'त्वं हि नः पिता योऽवि-चायाः परं पारं तारयसीत्यु'ते हि अस्मानिति लभ्यत एव। तस्मात् तदुपेक्षणम्। आचार्य-कृतमुपकारातिशयं व्यञ्जयितुमिच्छन्तस्तु खाविद्याया अतिमहत्ताप्रकाशनौपयिकतया तद्विशेषण-तया आत्मानं निर्दिशन्ति आत्माकमिवद्याया इति। अस्माकमिवद्यायाः। नहीदशी विराजुष्टत्तबहुक्केशदायिनी अदष्ठपारा अविद्या लोकेऽन्यस्य कस्यचित्। अस्याः परं पारं त्वं तारयसीति।

इति षष्ठप्रश्नटिप्पणी ।

अङ्गागमाङ्केन्दुविदेशवर्षे प्रश्नस्य भाष्ये विद्यतिं व्यतानीत् । वृषादिश्वायदुदारचन्द्रपदारविन्दप्रवणान्तरातमा ॥



#### टिप्पणी परिशिष्टम्.

----

- १-१. तत् सर्विमिति। अनेन प्राज्ञस्य गुरोः सिवधं गत्वा सर्वसंशयपरिहारः कार्य इत्यभिप्रायोदयात् पूर्वं षिडमे ऋषयः स्वस्वविदितं परस्परमुक्ता चिरं विचार्य अनिधगत-निर्णयाः हैशमन्वमवन् इति व्यज्यते।
- १-११. ऋक्संहितायामयं मन्त्रः पठितः । तत्र पदपाठे 'उपरे ' इत्येकं पदम् । अस्य मन्त्रस्य सायणमान्यमेवं दृश्यते—
- "पश्चपादं पश्चसंख्याकर्वात्मकपादोपेतम् । एतत् हेमन्तिशिश्योः एकरक्षिमित्रायम् । पितरं सर्वस्य प्रीणियतारम् । द्वादशाकृतिं द्वादश मासा एवाकृतयो यस्य तादशम् । पुरीषिणं वृष्ट्युदकेन तद्वन्तं प्रीणियतारं वा । पुरीषिमित्युदकनाम । उक्तरुक्षणं संवत्सरचकं दिवः युरुोकस्य परे अर्थे । तात्स्थयात्ताच्छन्यम् । परिसम्भर्थे अन्तिरक्षरुक्षणे अवस्थितः आदिखः इत्यर्थः । तस्मिन् अपितम् आहुः । एतदुत्तरत्र स्थितमत्राप्यनुष्ठच्यते । यद्यत्रापितं तत्त-द्यीनम् । अतः संवत्सरं स्यीयत्तमाहुरिस्थः । अथ अपि च इमे अन्ये केचन वेदवादिन एवमाहुः । किमिति । उपरे उपरमन्ते अस्मिन् (इति), उपरताः प्राणिनः अत्र इति वा उपरः संवत्सरः तस्मिन् । कीहशे । सप्तचके सप्त आदिखरश्मयस्तद्द्वारेण चक्त्यानीया यस्य स तथोक्तः । यद्वा । अयनर्तुमासपक्षाहोराविमुद्द्तानि सप्त सप्त चक्राणि पुनः पुनः क्रममाणानि यस्य ताहशे । षठरे षडृतव एव अराः नामौ प्रत्युताः संबद्धाः यस्य तथोक्तरुक्षणे संवत्सरे रथे विचक्षणं विविधदर्शनकरमादिखम् अपितम् आहुः । एतदुक्तं भवति । अमुमादिखं दक्षिणोत्तर्क्षपिन्नगतेः तीव्रमन्दादिभावस्य च कालाधीनत्वात्तदधीनमाहुः । अन्ये तु संवत्सराद्यात्मकस्य कालस्य स्थितमन्त्रातः तीव्रमन्दादिभावस्य च कालाधीनत्वात्तदधीनमाहुः । अन्ये तु संवत्सराद्यात्मकस्य कालस्य सालस्य सालस
- २-८. अथर्षवेदोक्तं शान्तिकपौष्टिकदर्म सर्व यत् सत्यं फलाविनामावि भवति तत् त्वद्धीनिमत्यप्यथौऽनुसन्धयः।
- ३-२ ब्रह्मिष्ठोऽसीति। इयं प्रशंसा उत्तरप्रश्नत्रयकारिषु सौर्यायणप्रभृतिष्वप्यतु. सन्धेया। आदौ नामनिर्देशे चतुर्ष्वपि चकारघटनेनोत्कर्षव्यक्षनात्। कबन्धिभागवयोरेव तद-घटनेनापकर्षप्रतीतेः।
- ४-१. इन्द्रियादीनामुपकरणानां बुद्धिस्थत्वात् प्रश्ने वानीति नपुंसकता । प्रतिष्ठां गच्छत्यु जीवस्याप्यन्तर्भावात् तत्प्राधान्यपरामर्शेन 'कस्मिन्तु सर्वे' इति पुंस्त्विमिति विभाव्यम्।
- ४-७. कस्यैतत्सुखं भवतीति पूर्वप्रश्नस्य जागरावस्थाविषयतया योजितत्वात् अस्यापि स्वप्नैकविषयत्वनिर्वन्धो नास्तीति भाष्यकृदाशयः प्रतीयते। उपक्रमाविरोधेन प्रश्नद्वयमपीदं स्वापाक्स्थाविषयमेव भविद्यमर्द्दतीति भाति।

४-१०. परमेवाक्षरं प्रतिपद्यत इति । इदं पूर्वीन्वतं कृत्वा पूर्वं व्याख्यातम् । परेणाप्यन्वयः सुवचः । "य तदच्छायं ... शुभ्रमक्षरं वेदयते सः परमेवाक्षरं प्रतिपद्यते । स सर्वज्ञः सर्वी भवति " इति । एवं सित 'स परमेवाक्षरं प्रतिपद्यते । स सर्वज्ञः सर्वी भवति " इति । एवं सित 'स परमेवाक्षरं प्रतिपद्यते । स सर्वज्ञः सर्वी भवति " इति वाक्यमेदेने कामर्थ एकवाक्यत्या प्रदर्शयन् भाष्यकारः 'परमेवाक्षरं वासुदेवं प्रतिपद्य सर्वज्ञो भवति " इति लयवन्तं वटयतीत्युपपत्तः पूर्वतास्यापक्षीऽनपेक्षित इति द्रष्टव्यम् ।

नन्वत्र 'वेदयते यस्तु ' इत्युपासनं 'परमेवाक्षरं प्रतिपद्यते। सर्वक्षो भवति ' इति मोक्षफलं चोच्यते। तयोरत्र का सङ्गतिरिति चेत् अत्रोच्यते। सर्वसम्प्रतिष्ठास्थानं परमात्मे-त्युक्ते साहजिकी होषा श्रोतुर्जिज्ञासा—स पर अत्मा कीद्दशः, स किं प्राप्तुं शक्यः, स कथं प्राप्तव्यः, तत्प्राप्तौ प्र'मुः को विशेष इति। तां स्वयमुत्प्रेक्ष्य भगवान् पिप्पहादः सङ्गहेणैवं समादधातीति। 'स ब्रह्मविद्यां सर्विद्याप्रतिष्ठाम् ' इति मुण्डकोक्तरीत्या सर्वस्याप्युपदेशस्य परमात्मवेदने तद्धगमे च पर्यवसानस्य वाच्यत्वाच्च स भगवानेवमुपदेशमुपसंहरतीति च ज्ञेयम्। 'तेषामेवासौ विरजो ब्रह्मकोकः', 'विज्ञायामृतमश्चते 'इदि पूर्वत्रापि ह्येवमुक्तम्।

६-१ सुकेशा भारद्वाज इति । षदसु ऋषिषु अयमभिज्ञतमः । तस्मादस्य उपनिषदुपक्रमे प्रथमं निर्देशः । एवमितरेष्विप पौर्वापर्ये ज्ञानतारतम्यं हेतुरिति ज्ञेयम् । प्रश्नक्रमे तु तत्तत्प्रकरणोक्तरीत्या अर्थकमो हेतु । इमे हि ऋषयः प्रश्नकरणात् पूर्वं स्वस्विज्ञासितं परस्परमावेद्य पर्यालोच्य, आदौ प्रजासृष्टिविषयः प्रश्नो भवितुमहिति । ततः इन्द्रियविषयः । ततः प्राणविषयः । इत्यादिरीत्या क्रमान्तरं निर्धार्य तदनुसारेणैव प्रश्नमकुर्वन्निति ।



## अं नुक्रभणी.

#### १. ऋचः। मन्त्राः।

| अरा इव रथनामौ कलाः                      | ५९ | पश्चपादं पितरं द्वादशाकृतिम्   | 9 <b>६</b> |
|-----------------------------------------|----|--------------------------------|------------|
| <b>अरा इव रथनाभ</b> ौ प्राणे            | २६ | प्रजापतिश्वरसि गर्मे           | २७         |
| इन्द्रस्त्वं प्राण तेजसा                | २८ | प्राणस्येदं वशे सर्वं          | ३०         |
| उत्पत्तिमायति स्थानम्                   | -  | यदा त्वमभिवर्षेसि              | २८         |
| ऋग्भिरेतं यजुर्भिरन्तरिक्षम्            | ५१ | या ते तनूर्वाचि प्रतिष्ठिता    | २९         |
| एषोऽग्निस्तपत्येष सूर्यः                | २५ | विज्ञानात्मा सह देवेश्व सर्वे: | ४५         |
| तिस्रो मात्रा मृत्युमन्त्येः प्रयुक्ताः | 40 | विश्वरूपं हारेणं जातवेदसम्     | 90         |
| देवानामसि वहितमः                        | २७ | त्रालस्त्वं प्राणेक ऋषिः       | २९         |

#### २. पद्विशेषा विषयविशेषाश्च ।

| रः नेपापराचा विचयाचराषाञ्च |               |                      |                 |  |  |  |
|----------------------------|---------------|----------------------|-----------------|--|--|--|
| अकृतेन                     | <b>३२ (३)</b> | आदित्य:              | ę, <b>ફ</b> 'ફ  |  |  |  |
| अजरम्                      | • • •         | आद्यस्य              | <b>२</b> ९ (११) |  |  |  |
| अनविप्रयुक्ताः             | ५०            | आनन्दयते             | 39              |  |  |  |
| अन्नं प्रजापतिः            | 98            | आनन्द्यितव्यम्       | ४३              |  |  |  |
| अनु <b>वत्सर</b>           | 9 ६           | आपोमात्रा            | ४३              |  |  |  |
| अन्वाहार्यपचन:             | ४० (३)        | आयतनेन               | ४७              |  |  |  |
| अन्वेति ं                  | ४७            | <b>आयातम्</b>        | ३८              |  |  |  |
| अपानः                      | ४० (३)        | आहवनीय:              | 80 (3)          |  |  |  |
| <b>अप।</b> नम्             | ३३            | इडावत्सर             | 1 ६             |  |  |  |
| अब्रुवम्                   | 43            | इष्टापूर्ते कृतम्    | 39              |  |  |  |
| <b>अभि</b> ष्यायीत         | ४६, ४७, ४९    | ईक्षतिकमोधिकरणम्     | <b></b>         |  |  |  |
| अ <b>भिवद</b> ते           | ३९            | उच्छ्रासनिश्वासो     | ४० (४)          |  |  |  |
| अमूर्तम्                   | Ę             | उदानः                | 38 (a) 80 (x)   |  |  |  |
| <b>अमृतमभय</b> म           | १३, ५१        | उपशान्ततेजाः         | ३ <b>६ (</b> ९) |  |  |  |
| अर्थे                      | 95            | ऋग्भिरतं यजुर्भिरन्त | रिक्षम् ५१      |  |  |  |
| अविद्यायाः परं पारम्       | Ę٥            | एकमात्रम्            | ૪૭ (રૂં)        |  |  |  |
| अहङ्कर्तव्यम्              | ४४            | एयायते (नेयायते)     | ३९              |  |  |  |
| अहरहर्बह्म गमयति           | ४० (४)        | कृष्णपक्षः           | . '90           |  |  |  |
| अहोरात्र. प्रजापतिः        | 36            | गाईपत्य:             | <b>'</b> 86     |  |  |  |
| अवाशयाञ्च                  |               | चन्द्रमाः            |                 |  |  |  |

| चेतियतव्यम्                      |                                   | 1                                      |                        |
|----------------------------------|-----------------------------------|----------------------------------------|------------------------|
| चतायतम्यम्<br>जीवयनात्           | 88.                               | 1 - 9 - 11                             | чa                     |
|                                  | 89                                | यचित्तः                                | ३६ (१०)                |
| ज्ञः<br>तेजसा <b>ऽभिभृतः</b>     | u <sub>i</sub> o                  | यथासङ्काल्पितम्                        | ३६ (१०)                |
| तजना <b>ाममूतः</b><br>तेजोमात्रा | ४२                                | रखा संयुज्यन्ते                        | 9<                     |
| िलामात्रः<br>निरोध:              | ४३                                |                                        | —११, १७, १८ २५         |
| पश्चपा <b>द्</b> म               | 93                                | रसयत                                   | ३९                     |
| पर आत्मनि                        | 9६                                | रसयितव्यम्                             | ४३                     |
| परेऽक्षर आत्मनि                  | ४३                                | वयांसि                                 | ४३                     |
| पा <b>दोदरः</b>                  | 38                                | वरिष्ठः प्राणः                         | २४                     |
| <b>पितृ</b> याणः                 | ४९                                | विहित्सः                               | २७                     |
| पुनर्भवम्<br>पुनर्भवम्           | ११<br>ं ३६ (५ <b>)</b>            | <b>बायुमात्रा</b>                      | ४३                     |
| पुरि <b>श</b> यम्                | २ <i>५ (५)</i><br>४९              | वासोन्रक्षम्                           | 83                     |
| पुरीषिणम्                        | 9 <b>5</b>                        | विज्ञानात्मा पुरुषः<br>विद्योतयितव्यम् | <b>እ</b> ጸ             |
| पृथिवीमात्रा                     | કર                                | विधार्यितव्यम्<br>विधार्यितव्यम्       | <b>አ</b> ጸ             |
| प्रजा गतिवतम्                    | <sup>९ र</sup><br>२०              | विरजो ब्रह्मलोकः                       | <i>ጿ</i> ጾ             |
| प्रख <b>नुभूतम्</b>              | 89                                | विसर्जयितव्यम्                         | <b>२०</b>              |
| সম্বন্ধাত্য                      | ય ર                               | विस्रजते                               | 83                     |
|                                  | ,—१७, १८ ४० (३)                   |                                        | 39                     |
| प्राणते                          | _                                 | व्यानः                                 | <b>ξ</b> κ (ξ)— κο (ξ) |
| प्राणं प्रस्कन्दन्ति             | २८ (१०)                           | त्रासः                                 | २९ <b>(</b> ११)        |
| प्राणाभयः                        | 96                                | शान्तम्                                | 49                     |
| प्रायणान्तम्                     | 80                                | <b>इ.ह.</b> (पक्षः)                    | 90                     |
| वाण <b>स</b> वष्टभ्य             | 86                                | षोडशकलं पुरुषम्                        | પ્રસ                   |
|                                  | ₹ ₹ (३) <del></del> ₹ <b>(</b> ३) | संबत्सर: प्रजापति                      | 7 7                    |
| बाह्य उदानः                      | ३६                                | <b>संवेदितः</b>                        | ४७ (३)                 |
| त्रह्मनिष्ठाः                    | 3                                 | स्बासच                                 | *1                     |
| त्रह्मपरा:<br>                   | 9                                 | सद्सच                                  | २५                     |
| त्रह्मान्वेषमाणाः                | ٩                                 | समान:                                  | ₹ <b>३</b> —४० (४)     |
| मात्रिश्व                        | २९ (११)                           | समित्पाणयः                             | Ý                      |
| मातेव पुत्रान्                   | ३०(१३)                            | सम्प्रतिष्ठते                          | ٠.<br>•                |
| मासः प्रजापतिः                   | 9 ଓ                               | सम्राडेवाधिकृतान्                      |                        |
| मूर्तम्                          | Ę                                 | सर्वः पश्यति                           | 8.3                    |
| मूर्ति:                          | Ę                                 | सवैज्यान्यानाधिकर्णम्                  |                        |
|                                  |                                   |                                        | ولا براي               |

| ससामि:                                  | ४९         | स् <b>रश</b> ते                    |                    | ३३              |
|-----------------------------------------|------------|------------------------------------|--------------------|-----------------|
| स्पर्शियतव्यम्                          |            | हरिणम्                             |                    | 90              |
| 3                                       |            | _                                  |                    | •               |
| ^                                       | _          | नामानि ।                           |                    |                 |
|                                         |            |                                    | १४, २०,            | २२              |
|                                         |            | सुकेशा भारद्वाज:                   | ٩,                 | ५३              |
| पिप्पलाद:                               |            | सौर्यायणी गार्ज्यः                 | 1,                 | ३८              |
| भागंबो वैद्भिः १,                       | २२         | हिरण्यनामः कासल्यः                 |                    | ५३              |
| सत्यकामः शैब्यः                         | 9          |                                    |                    | •               |
| 8.                                      | प्रमाण     | वचनानि ।                           |                    |                 |
| अधिकं तु भेदनिर्देशात् (ब्र.सू) ६       | 0-9        | धमो रात्रिस्तथा कथाः               | (गी)               | 3 3             |
| अधिकोपदेशातु बादरायणस्यैवं तद्दीनात     |            |                                    | (ग)<br>(गी)        | ५६              |
|                                         |            | न मां कर्माणि लिम्पन्ति            | (ग)<br>(गी)        | 13 E            |
| अशरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्पृशतः | 1          | परोक्षप्रिया इव हि देवा: बृ        | (e-e-3)            | ۶ <i>۲</i><br>ک |
| _                                       | i          |                                    | (आध.)              | ४९              |
| अस्मादिवच तदनुपपत्तिः (ब्र. सू.)        |            |                                    | (on 4.)<br>h: (àr) | 30              |
| अहं वैश्वानरो भूत्वा (गी)               | 90         | भगवानिति शब्दोऽयम्                 | . (4)              | ४९              |
| आदि साचन्द्रमसम् (छा)                   | 98         | मेदव्यपदेशाचान्यः                  | (ब्र.सू.)          | ۰ )<br>﴿ عَ     |
| इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदोषप्रसिक्तः     |            | मनस्यन्यद्वचस्यन्यत्               | (7.14.)            | २२<br>२०        |
| (ब्र. सू.)                              | <b>६</b> 9 | मामुपेख तु कौन्तेय                 | (गी.)              | 98              |
| इममन्तकाले सर्वे प्राणा अभिसमायन्ति     |            | मूर्ते घनः                         | (पा.सू.)           | ४९              |
| (₹.)                                    | 3 &        | य इसे प्रामे इग्रपूर्ते दत्तमित्यु |                    |                 |
| इंक्षतिकर्म व्यपदेशात् सः (इ.सू)        | نرم        | यदधीना यस्य सत्ता                  |                    | <b>૱</b> ધ્ય    |
| उभयेऽपि हि मेदेनैनमधीयते (ब्र.स्.)      | ६३         | वाड्यनसि दर्शनाच्छन्दाच            | (न.स्.)            | <b>3</b> §      |
| एवमेवेममात्मानमन्तकाले (बृ.)            | 3 &        | वाड्यनसि सम्पद्यते                 | (স্তা.)            | 3 €             |
| काली कराली (मु.)                        | ३३         | वेदस्तत्त्वं तपो ब्रह्म            | , ,                | 3               |
| ि प्रजया करिष्याम: (वृ.)                | 93         | सता सोम्य तदा सम्पन्नो भ           | वति (छा.)          | ¥₹              |
| तवया रथस्यारेषु नेमिर्पिता (कौ.)        | 98         | सन्तापयति स्वं देहमापादतः          | <b>ञ्मस्तकम्</b>   |                 |
| तवदा सुवृष्टिर्भवति (छा)                | <b>३</b> ९ |                                    | (ਗੈ.)              | 90              |
| तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूत्कामति (षृ.)     | ३६         | सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवा         | ते (छा)            | ४६              |
| तद्विष्णोः परमं पदम् (सुबा)             | ५९         | स हि विद्यातस्तं जनयति             | -                  | Ęo              |
| तेजसा हि तदा सम्पन्नो भवति (छा)         | ४२         | सुषुप्युत्कान्सोर्भे देन           | (ब.स्.)            | <b>£</b> 3      |
| द्वे आहषनीये                            | 60         | सोऽन्यक्षे तहुपगमादिभ्यः (         | व.स <u>.</u> ) ३६, | 44              |

# INTRODUCTION

~~005**0**500~

The third Upanisad commented upon by Śri Rangarāmānuja is the Praśnopanisad. The Praśnopanisad belongs to the Atharvana Veda. The Prasna is one of the earliest Upanisads.1 It is a mystical Upanisad in the sense that it undertakes to answer important questions regarding origins, methods and paths. The topics discussed in this Upanisad are in the form of questions and answers. Because of this the Upanisad goes by the name Prasna (Book of Questions and Answers). Obviously the subjects must have entailed a lot of discussion in those early times. Though the Kena also begins with questions, yet in this Upanisad several points about which there were doubts entertained in the minds of seekers after truth, are addressed to a Teacher in the form of questions. The seekers in the Upanisad under consideration are six in number instead of one seeker alone. and the Upanisad is a bunch of six questions and their answers. It would be clear however that the six questions are of such a kind as to involve the necessity of knowledge of the answers to the other questions also.

- 2. The order of the questions addressed to the Teacher is exactly the reverse of the order of names of seekers mentioned at the very beginning of the Upanişad; this may be due to the fact that the questions asked at the beginning are preliminaries to the final or ultimate questions.
- 3. The descriptions of the seekers as Brahmaparāḥ, Brahmaniṣṭhāḥ, Param Brahmānveṣamāṇāh, lead the com-
- 1, Prasnopanisad and its date: It is conceded that it is one of the earliest Upanisads. For the first time we have the mention of the explanation of the two paths the interpretation of the Rayi and Prāṇa. The significance of the Omkāra, praṇava, left without any explanation by the Īśa and Katha, finds a fuller treatment in this Upanisad and the Māṇḍukya and Muṇḍaka.

mentator Śri Rangarāmānuja to remark that the word Brahman in the first two adjectives has a different meaning from the Brahman in the third adjective param Brāhmānveṣamāṇāḥ. The Brahman in the first two means the Veda, whereas in the third it means the Supreme Being taught in the Veda.

- 4. As stated already this Upanisad is esoteric and mystical in the sense that there is difficulty of comprehending its central teaching and this central doctrine could only be understood in the light of the answers given to particular questions. It, however, following to the general tenor of the Upanisadic philosophy, counsels emancipation. It grants deeper insight into practices and the instructions given by the Sage Pippalāda to the enquirers after truth to practise penance and others for a further period of one year in his Āśram which are in keeping with the importance of that teaching regarding fundamental problems.
- The First question 'WHO IS THE ORIGINATOR OR WHICH IS THE ORIGIN OF ALL CREATURES?' poses the most important metaphysical question. Pippalāda not merely answers this apparently simple question but also intimates further points about the process of creation itself. He says that Prajapati (Lord of Creatures) is the origin and that, being the cause, he creates a duality or pair which is called or rather named symbolically, so as to be significant, as Rayi and Prāna, which are stated to correspond to such terms as Moon and Sun (Candramas and Aditya), the 'form and formless' the enjoyable and the enjoyer, food and eater of the food. These two terms are thus equations for Matter (prakrti) and Soul (Breath or Prāṇa) (Puruṣa). Prajāpati fills up the entire universe with this pair or rather the multiplicity issuing from this pair through proliferation. Though thus established through these two kinds of his off-spring Prajapati remains the universal being; in a thousaud ways he controls all of them. Thus it could be seen that Pippalada considers that the question not only refers to the origination of all creatures but

also to their sustention and protection. There is thus a significant note struck in this earliest literature that the Cause in fact is also the goal and means of all liberation, and only the Ultimate Cause can be the granter of liberation. Or rather the truth that liberates is the truth about the original cause of all creation. Pippalada then proceeds to explain the ways or methods of attainment of Brahman. Brahman is not only the Origin but in a significant sense Brahman as Prajāpati is also present in the process as the unity of the two, prakrti and purusa. Rayi and Prana. The process is taken in its fullest sense as temporal, and the equation of matter and souls is made with the time or duration of the form of Samvatsara, or year. Prajāpati is said to be the Samvatsara. In this respect the Upanisad continues the view enunciated by the Brāhmanas. The Year which is Prajāpati is composed of two major divisions, ayanas, corresponding to the already mentioned 'originally created or produced' Rayi and Prana These two ayanas are stated to be Pitryana and Devayana Those who go by the Devavāna attain Brahman from which there is no return, whereas those who go by the Pitryana return again and again to this world. The two words 'Devayana' and 'Pitryana' are normally rendered as the northern and southern paths. Pippalada again states that Prajapati could be represented as a Month having two paksas or parts, the Krsna and the Śukla. dark and bright fort-nights, which correspond to the already mentioned Rayi and Prana. All auspicious works and sacrifices are to be performed during the bright fortnight. The third correspondence is thereafter stated. Prajāpati is the entire day, comprising day and night. The night is Rayi and the day is Prāna. Brahmacarya is abstention from sexual congress during the day, prāṇa, for prāṇa is to be preserved. Finally it is stated that Prajapati is Food from which all creatures are born. These creatures in their turn create pairs even like Prajāpati.

The significance of this answer lies in the fact that Brahman, here called Prajāpati, is not only the original cause

of all the creatures but also their immediate cause in the form of time, parents, food and seed. The sage of the Praśnopaniṣad counsels that the practices of austerity, continence, and truthfulness and the avoidance of craftiness, falsehood and crookedness, are helpful in attaining Brahman. These are indeed the characteristics of the Devayāna; these the inner or spiritual features of the path that leads to Brahman. These characteristics have already been mentioned in the Kenopaniṣad and the Kathopaniṣad.

Thus the *first* praśna indicates the nature of the *Tattva* as the Source and sustention (cf. *Janmādyasya yatah* V. S. I. i 2) of all; it is the Hita and the Goal of man (*puruṣārtha*).

The Second Question pertains to the powers (devāḥ) that are the constituents of the body or rather in the body and their relation to the Breath (Prāṇa). The Sage intimates by means of a parable that the Breath is the supreme principle that upholds all the constituents of the body and the soul together. This answer clearly reveals the difference or distinctness of the soul from the body and sense-organs. Breath is the supreme principle of life and it is that which keeps the soul and the body together. When that departs the soul and body fall apart. That is the reason why the Prāṇa or Breath must be preserved by means of the practise of austerity, continence, truthfulness, and others already mentioned.

The Third question refers to a very subtle point, a point that is indicated by the opening remarks of the Sage. The question is divided into six parts. The answer to the first part reiterates what has been intimated in the reply to the first question (prasna). The Prāṇa is born of the Ātman; Prajāpati is thus identified in this part of the third question with the Ātman. The second part refers to the mode of entry of the prāṇa into the body of the creature. The answer is that it enters the body even like the mind without any effort (on the part of the body or soul). Śri Śankarācārya takes manokrta as a compound word meaning 'on account of action done according to the bent of the mind.' The answer to the third-

part of this question explains the division of prāṇa into five sub-prāṇas or breaths. These are established in different places of the body and these breaths sustain the processes of the body. Indeed it can be seen that we have here intimations of the knowledge of psycho-physical balance being maintained by the breaths in the Upaniṣadic literature. To the fourth part of the question which asks by what does the Prāṇa go out, which refers to the phenomenon of death or liberation, the Sage replies that the breath departs by a particular path or nāḍi, by the power of the Udāna-breath, to the good or bad worlds according to the good or bad deeds done or to the human world where good and bad are mixed. Thus the existence of the Good and Bad worlds and Human world as deserts of (good and bad and) mixed deeds seems to have been quite well understood.

The fifth part of the question 'How is Prāṇa active outside (the body)? or rather if breath be that which is subjective, what is the breath of that which is outside the individual? is replied by Pippalāda who states that this is Aditya (Sun). If we remember the answer in the first Praśna about the corespondences stated there between Prāṇa and Aditya, Devayāna, Śuklapakṣa, and Ahas, we can see that this is but a reiteration of the earlier answer.

Pippalāda has already answered the sixth part of the question 'How is Prāṇa inside' or rather 'how is it active in the individual'? when answering the third part of the question; so he simply passes over it.

The Fourth prasna deals with dream-life. The senses sleep in him who is asleep in the state of dream, whereas the breaths are active. The person who dreams is the soul. It is again the soul that does not dream when it is at one with the supreme self (in deep sleep). The body it is that is responsible for its enjoyment. The final resting place of all these senses, objects of enjoyment by the senses, breaths and the soul is the supreme Self. In Him they become quiescent, and find rest.

The Fifth prasna takes up the problems of means to the attainment, the Upanisad having thus far dealt with the nature of man, his origin, his breaths, body and the states of consciousness. The means for the attainment is the meditation upon Brahman or the supreme Self with the Pranava comprising three mātrās (three moments). The same Pranava when uttered with two mātrās (two moments) leads to the middle world (antarikṣa) whereas the Pranava uttered with one mātrā leads to the Earth world (human world). The results of such attainments are also stated.

The Sixth prasna deals with the Man (purusa) with sixteen parts or the total Man. Breath, faith, ether, air, light water, earth, senses, mind, food, strength, tapas, mantras, action, worlds, (of enjoyment) and Name, these are stated to be parts of man. Their unity is called man. But when these forms and names are dissolved, then the Man remains without the sixteen parts, without forms and names. In that status he is called the Person, partless and immortal. The passage is however interpreted in the Bhāṣya as referring to the Paramapuruṣa. He is Akala and Amrta. It is He who must be known by all those who want to be liberated. One should know Him, meditate upon Him if one aspires to be free from the worries of death ie, samsēra.

# PRAŚNOPANISAD

# Cross References to other Upanisads

-----

```
I.
    1.
    2.
      bringing fuel as sign cf. Mund Up III. 1. 5.
       of discipleship
                           : Brh. Up IV. 4. 22.
       tapas, brahmacarya cf. Ch. Up. II. 23. 1.
       and śraddha
                                 Praśna Up. V. 3.
                            : Praśna Up. III. 8.
    4.
    5.
    6.
    7.
       Visvarūpam harinam: Maitri Up. VI. S.
    9-10. Two paths
                             : Brh Up. VI. 2. 15; Ch. Up. IV.
                               15. 5-6; Ch. Up. V. 10. 1-2;
                               Mund. Up. I. 2. 5, 6, 11; Mund.
                               Up. III. 1.6; Maitri Up. VI. 0;
                               B. G. VIII. 24-26.
                             : Rv. I. 164. 12; Av. IX. 9. 12.
   11, 12, 13.
   14. Food as the source : cf. Maitri Up. II. 37: Manu
                                  Smrti III. 72: B.G. III.
        of creature
                                  14; Tait. Up. 11. 2.
II.
    1.
    2-4. superiority of prāna: cf. Brh. Up. VI. 1.7-14; cf.
                                  Av. XI. 4:
                             : Mund. Up. II. 2. 1; Rv. I. 164.
    5. (sat and asat)
    6. (Spoke & hub simile): Praśna Up. VI. 6
                             : Mund Up. II. 2. 6.
    7.
    8.
    9.
   10.
                             ; Mund. Up. III. 2.10; Īśā Up. 16.
   11. Ekarşi
```

| III. | 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5. | : | P: aśna Up. IV. 4; Maitri Up.<br>II. 6: cf. Ch. Up. V. 19<br>Muṇḍ. Up. I. 2. 4; II. 1. 8b.                                                                                                                                                                                  |
|------|----------------------------|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | 6.                         | : | Ch. Up. VIII. 6. 5; Mund. Up. II. 2. 6; Maitri Up. VI. 30; Brh. Up. IV. 2. 3.; IV 3. 20. Kaus. Up. IV. 19; Brh. Up. II. 1. 19; Yajus Sam: III. 108;                                                                                                                         |
|      | 7.                         | : | cf. Ch. Up. VIII. 6. 6; Kaṭha Up. VI. 16; Brh.Up. [V. 4. 8,9; Maitri Up. VI. 21, 30; VII. 1]; Ch. Up. V. 10 7; Bṛḥ. Up. [V. 4 6; Kaus. Up. I. 2. Kaṭha Up. III. 7.8; Kaṭha Up. V. 7; Śvet. Up. V. 7. 12; Maitri Up. III. 2; VI. 34; Manu Smr. XII. 55; Yajus Sam. III. 207. |
|      | 8.                         | : | Praśna Up. I.5;                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | 9-10.                      | : | cf. Ch. Up. VI-8. 6.; VI. 15. 2.; Ch. Up. III. 41. cf. B. G. VIII. 5-6.                                                                                                                                                                                                     |
| VI.  | 1.                         |   |                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | 2.                         |   |                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | 3.                         |   |                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|      | <b>4.</b>                  | : | cf. Kaus. Up. III. 3; Kaus. Up. IV. 20. cf. Prašna Up. III. 5.                                                                                                                                                                                                              |

### Harih Om

# PRASNOPANISHAD-BHASHYA

OF

## SRI RANGARAMANUJA

# FIRST PRAŚNA

I. 1. Sukeśā ca Bhāradvājah Śaibyaś ca Satyakāmah Śauryāyanī ca Gārgyah Kausalyaś
cāśvalāyano Bhārgavo Vaidarbhih Kabandhī
Kātyāyanas te haite brahmaparā brahmaniṣṭhāh param brahmānveṣamānā eṣa ha vai
tat sarvam vakṣyatīti te ha samitpāṇayo
Bhagavantam Pippalādam upasannāh.

Subesa, son of Bharadvaja and Sibi's son Satyakama and Sauryayani (son of Sūryayana) of Garga's family and Kausalya son of Aśvalayana; Vidarbha's son of Bhrgu's family; Kabandhin of the Katyayana family; these well-known (seers) devoted to Brahman and established in Brahman, seekers of Brahman, the Transcendent; (with the idea) that this (seer) verily would teach (us) all that, these (seers) with fire-sticks in their hands approached the Revered Pippalada.

### COMMENTARY:

Let my anjali go to the Beauty of Anjanadri of the hue of atasi flower bunch, with His chest adorned with Laksmi.

<sup>1</sup> Prostrating to Vyāsa, Rāmānuja and other teachers now in its turn I shall write this commentary on the *Praśnopaniṣad* according to my ability.

Sukeśā: Bhārādvaja means the male descendent of Bhara-dvāja, Sukeśā by name

1. Both A and N omit this verse.

Śaibya: Saibya, the offspring of Śibi, Satyakāma by name.

Sauryāyaṇī: Sauryāyaṇi, the off spring of Sūryāyaṇa. The lengthening of 'i' is a Vedic exception. Gārgya means that he belongs to the clan of Garga (ṛṣi)

Kausalya: Kausalya is the name. Āśvalāyana means the off-spring of Aśvalāyana

Vaidarbhi: the offspring of Vidarbha

Bhārgava: Bhārgava by gotra

Kabandhi: Kabandhi by name and Kātyāyana by clan

Te ha: The well-known

ete: the abovementioned six seers Sukeśā, Satyakāma, Sauryāyani, Kausalya, Bhārgava and Kabandhin

Brahmaparāḥ: Devoted to the Veda; those who depend upon the Vedas only is the meaning.

Brahmaniṣṭhāḥ: Those who have great faith in the teaching of the Vedas; or else

Brahmaparāķ: those inclined to or seeking knowledge of Brahman

Brahmanisthāh: those established in askesis (tapas), since it is said Brahman means Veda, the truth and askesis

Param: the excellent (nirupacaritam<sup>1</sup>): That which is not denoted by secondary significance (but denoted by primary significance alone)

Brahma: That which is great in its nature and in respect of its qualities

anveşamanah: 'seekers' is the meaning

ha: refers to well-knownness

vai: is the particle that denotes determination

eṣah: this; revolving in our mind; under contemplation i.e.. Pippalāda (who is) well-known as the knower of the excellent Brahman, alone

<sup>1.</sup> The reading given above is from the SVOI mass No 2075. The printed edition reads the faulty 'nirupacitam'

(vakṣyati): is capable of teaching topics which we six persons seek to know

iti: thus thinking

samitpāṇayaḥ: having in their hands presents of the form of the bundle of fire sticks and others

Bhagavantam Pippalādam: The Revered Pippalāda

upasannāh: approached in the manuer prescribed in the scriptures.

I. 2. Tān ha sa ṛṣir uvāca bhūya eva tapasā brahmacaryena śraddhayā samvatsaram samvatsyatha yathākāmam praśnān prechata yadi vijñāsyāmah sarvam ha vo vakṣyāma iti.

Then that seer said to them "Remain here for a year with further askesis, continence and faith and then ask questions as you please. We shall explain all if we know."

### COMMENTARY:

Tan ha sa ṛṣir uvāca: The meaning is clear

bhūya eva: even though previously you have already practised askesis, continence and others, yet in order to receive the Brahman-knowledge (from me), again with additional tapas of the form of avoidance of cohabitation which is of the eight forms of remembrance, mention, play, seeing, and obscene speech and willing and determination and active participation with women

śraddhayā: with devotion of the form of faith in the superterrestrial world

Samvatsyatha: dwell ye here for a period of a year

Then ask about things as you wish to ask. If those things we will know then shall we teach (you) without equivocation (vancanam antarena) (without any reservation). Literally without the least idea of deceiving you.

The intention is "in case you have no faith in my possessing the required knowledge and you do not like to undertake the one year's penance, continence, and others which are difficult to observe, you had better depart."

Here then the principle that one should desire to hear (the teaching) with no idea of testing the master's knowledge is enunciated. Similarly it is also indicated that the Master too should not have too much anxiety to secure disciples.

I. 3. Atha Kabandhi kātyāyana upetya papraccha: bhagavan kuto, ha vā imāḥ prajāḥ prajāyanta iti:

Then (after a year) Kabandhi of the Kātyāyana family approaching (Pippalāda) asked "Master, whence verily are these persons born?"

I. 4. Tasmai sa hovāca prajākāmo ha vai prajāpatiķ sa tapo 'tapyata sa tapas taptvā sa
mithunam utpādayate rayinca prānancetyetau
me bahudhā prajāķ karişyata iti.

To him he (Pippalāda) said Prajāpati (was) desirous of off-spring. He practised penance. He, having practised penance, creates the pair 'Rayi' and 'Prāṇa', thinking that these two will make for me manifold off-spring.

#### COMMENTARY:

Atha Kabandhi: After a year with the permission of others (his co-seekers) Kabandhi approached Pippalada as instructed in the scriptures and asked: what?

Bhagavan: Master, whence.... The meaning is clear.

Tasmai sa ha: He (Pippalāda) replied to Kabandhi who asked as stated above

Prajākāmo ha vai: Prajāpati desirous of off-spring. Here Prajapati means Brahman, since the passage refers to the Cause (of creation), and Vyāsārya has established that the word Prajāpati refers to Brahman.'

1. The Grantha ed. gives the reading 'Vākyatvāt,' The Anandāsrama Printed text gives 'Vākyāt';

Sah: The well-known Prajāpati, the Supreme Soul desirous of creating progeny practised penance of the form of contemplation as to the things which have to be created.

atapyata: made

sa tapas tap $tv\bar{a}$ : He having thus contemplated on the things to be created He created the pair called Matter and Soul mentioned here as Rayi and  $Pr\bar{a}na$ . This is the meaning.

With what idea (purpose)?

(To this query) He (Pippalada) replies.

etau me: For me desirous of off-spring these two Rayi and Prāṇa will create creatures of manifold types. With this idea (He Prajāpati, created). This is the meaning.

I. 5. Adityo ha vai prāņo rayir eva candramā rayir eva etat sarvam yanmūrtañcāmūrtañca tasmān mūrtir eva rayiḥ.

Aditya indeed is prana: rayi alone the Moon. Rayi indeed is all this which is with form and that which is formless: therefore form alone is Rayi.

### COMMENTARY:

Adityah: Aditya is he who takes up (adatte); the enjoyer; wherefore he is prana, breath, is the meaning. The reason why he is called breath will be explained immediately.

Rayir eva candramāh: Rayi indeed is the Moon. This he explains thus:

Rayir eva etat sarvam: By the word 'mūrta' are indicated earth, water and fire. By the word 'amūrta' are indicated 'air' and 'ether'

The entire group of elements is 'rayi' food, the enjoyable. This is the meaning.

Tasmat: therefore

murtih: that is all the body made up of five elements is the enjoyable. This is the meaning.

I. 6 & 7. Athāditya udayan yat prācīm diśam praviśati tena prācyān prānān raśmişu sannidhatte. yad dakṣinām yat pratīcīm yad udīcīm yad adho yad ūrdhvam yad antarā diśo yat sarvam prakaśayati tena sarvān prānān raśmişu sannidhatte. (6)

sa eşa vaiśvānaro viśvarūpah prāno'gnir udayate. Tad etad rcā 'bhyuktam. (7)

Now when the sun rising up enters the eastern direction by that (he) places in his rays the eastern breaths. When he enters the south, the west, the north, below, and above and the directions between, when he illumines all, by that he places all the breaths in his rays.

Such this Vaiśvānara, one having all as his form, the Breath, the fire, rises up: This is stated in the rk (verse):

I. 8. Viśvarūpam harinam jātavedasam parāyanam jyotir ekam tapantam: sahasraraśmih śatadhā vartamānah prānah prajānām udayatyesa sūryah:

The Sun, with thousand rays, the breath of Beings following Hari, having all for his form, the manifestor of the Vedas, the ultimate goal, the one burning effulgence, rises up hundredfold.

### COMMENTARY:

Atha Adityah: Now the Sun. After explaining Rayi, the Sun. 'is being explained' is to be supplied

In other words the reason why the enjoyer called here \* Aditya' is called Breath 'Prāna', is given;

Udayan yat prācīm diśam pravišati: When becoming awakelfrom its state of deep sleep (susupti), this soul, jīva, illumining all, the east, south, west, north, below, above and those spaces between these, upbears all the organs that lie in these directions, through its rays called functional consciousness or cognition (dharma-bhūta-jñāna). Therefore

it is itself prāna (breath) on account of its control over (all) the organs. This is the meaning.

Prācīm diśam: The East

Pravisati: enters, i.e. illumines. In other words, it becomes aware of objects lying in the East

tena: For that reason

Prācyān prānān rasmisu sannidhatte: places the eastern breaths in its rays

It controls, directs, the organs such as eyes etc., which reveal objects in the eastern quarter, through its rays called dharma-bhūta-jnāna (functional cognitive consciousness). In the absence of its presence as controller of the sense organs through the dharma-bhūta-jnana, there will arise no perception of colour etc., through the instruments (of cognition) such as the eyes and others, since the instruments are incapable of functioning when not directed by the sentient soul. This is the idea. With regard to (the subsequent passages beginning with) yad daksinam etc...: the passages must be completed by supplying appropriate words such as "When it enters the South for that reason it places in its rays the sense-organs in that direction." For the sake of brevity these words have been omitted (in the text) in each of the passages. Here it should have been said that 'the Supreme soul wishing to create off-spring brought forth matter and soul' but instead of that, matter and soul are indirectly referred to as 'rayi' and prana, and again 'rayi' and 'prana' are referred to as Moon and Sun. This is for the purpose of indicating that these things are not to be taught in plain language according to the maxim "Gods love the indirect indeed" (Ait. Up. I. 3).

Then he teaches that the arising group of enjoyers mentioned already as the  $\overline{A}$  ditya and  $Pr\bar{a}na$  in the passage ' $\overline{A}$  ditya indeed is  $pr\bar{a}na$ ', is that which has the Supreme Self as soul: sa eşa vaisvānaro visvarūpah.....

Yah: Who, already spoken of as Prajāpati

Vaisvanarah: called Vaisvanarah, on account of his being the leader of all men

Viśvarūpah: called viśvarūpa on account of his having all as His body

Agnih: called Agni on account of His possessing the qualities of leading (all) to the front, and etc.,

sa eșah: this Supreme Self already mentioned as Prajāpati

prānah: being of the form of the group of enjoyers mentioned as prāna in the passage 'The Sun indeed is Prāna;'

udayate: rises up. This is the meaning.

This mantra was referred to by Śrī Rāmānuja (in the Śrī Bhāṣya, Vasivānarādhikaraṇa) taking for granted that this mantra has reference to the Supreme Self (and not to the individual soul). It may be therefore seen that this mantra has been interpreted as here

Tad etad ...rcā; Having regard to such this Brahman it is stated by the rk verse as follows:—

Viśvarūpam: Having all as its body

Jātavedasam<sup>1</sup>: One from whom the Vedas have arisen, that is one who produces all knowledge, as is stated in the passage 'The ancient knowledge too has issued out from It'. (Śvet. Up. III. 18).

parāyaṇam: the ultimate object of attainment

ivotir: possessing rays that reveal all

ekam: without a second

tapantam: who heats (creatures) by his forms of inner stomach fire, and Sun and others, as stated in the śrutis and suntis: "He heats one's own body from head to feet" (Tait.); "I becoming the Vaiśvānara residing in the bodies of beings together with prāṇa and apāna cook the fourfold food' (B. G. XV. 14)

1. S: omniscient.

Harinam: Harim, Visnu is the meaning. The use of the word Hari with the n-ending is Vedic

Vartamanah: Following; in other words being His body on account of his being dependent upon Him (for all his behaviour)

Sahasra-raśmih: possessing knowledge of many things

prajanam: of the creatures, immovable and movable.

pranah: supporter,

Sūryah: Bright as the Sun

eşah: this soul

satadhā: assuming egoity in respect of different kinds of bodies such as god, man etc.,

udayati: arises from the state of deep sleep (suşupti) or rises up at the time of creation.

I. 9. Samvatsaro vai prajāpatis tasyāyane dakṣinañ cottaram ca. Tad ye ha vai tad iṣṭāpūrte kṛtam ity upāsate te Cāndramasam eva lokam abhijayante. Ta eva punar āvartante tasmād eta ṛṣayaḥ prajākāmā dakṣiṇam pratipadyante. Eṣa ha vai rayir yaḥ pitṛyāṇaḥ.

The year indeed is Prajāpati. This has two ayanas (paths), the Southern and the Northern. So those who devote themselves to sacrifices, constructions (of tanks) and doing (gifts) (iṣṭāpūrta-kṛta) win the world of the Moon: and those alone return (to the world of Birth). Therefore those seers desirous of progeny take up the Southern path. Rayi indeed is that which is the path of the fathers.

### COMMENTARY:

Having thus shewn the divisions of Prajāpati who has the subtle matter and souls for His body into enjoyable and

<sup>1.</sup> Cf. Brh. Up. 6. 2. 15-16. Ch. Up. 4. 15. 5; 5. 10: Bh. G. VIII.24-26

<sup>2.</sup> A. V. XII 2. 52b.

enjoyer, of the form of matter and soul (purusa) called in this context 'rayi' and 'prāna', (Pippalāda) begins to explain, before showing the division of the same Supreme Self who is of the form of the one undivided time (akhanda-kāla) into divided (or divisible) time, with a view to facilitate understanding (cittavata: anaya) or for the sake of meditation (upasana). the division of Prajapati called the Year into 'ravi, and 'prana' which mean the Southern path and Northern path, and the division of Prajapati called month into the dark and bright fortnights known by the name of 'ravi' and 'prāna,' and the division of Prajāpati of the form of night and day time known by the name 'rayi' and 'prana' and in this connection (He begins) to show the superiority of the northern path, the bright fortnight and the day-time,—all of which are indicated by the word 'prana', over the southern path, the dark fortnight, and night-time, all of which are denoted by the word 'ravi':

samvatsara.....year etc.,

tasya: of Prajāpati of the form of (divided) time called samvatsara (year)

daksinam cottaram ca: called the southern and the northern

ayane: paths: these are the two forms which support the course of the Sun.

tad: tatra: of the two

ye: those, which persons,

istā pūrte kṛtam: doing actions such as sacrifices, construction of tanks, and doing gifts; the word 'kṛta' in the text is to be taken to mean 'datta': given, in parity with the passage in another Upaniṣad "Those who residing in a village devote themselves to (activities) such as sacrifices, construction of tanks etc., and giving ". (Ch. Up. V. 10. 3).

iṣṭam: sacrifices etc., enjoined in the scripture¹s (śruti).
pūrtam: means digging (of tanks, wells etc.)

<sup>1.</sup> The Grantha text as well as the two Mss. add the word 'srautam.' This is omitted in the Anandasrama text.

iti: means such as these Those who perform such actions as sacrifices, gift-giving digging of tanks, wells & etc. attain the world of the Moon. The same persons return to this world, but not those meditators of the Self who go by the northern path. This is the meaning.

tasmāt:..... for this reason these devotees of action

prajākāmāh: desirous of small results of the form of children (progeny), heaven & etc.

rşayah: seers of small results

daksinam: the southern path called pitryana

pratipadyante: take up.

eșah: this pitryāna (is)

rayih: chiefly concerned with food; in other words, of the form of material enjoyments.

Though the pitryāna known from the authority "The smoke, the night, the dark (fortnight)" etc. (Gitā VIII. 24), and mentioned in the Purāṇas as the Southern path beginning with the smoke and ending with the Moon, and the Pitryāṇa called the Dakṣiṇāyana of the form of six months which are parts of the year (from the month when the sun enters Cancer to the date when the Sun enters Capricorn) are quite different from each other, still, it can be seen that the mention of these two, time and path, as identical is proper, since both are usually denoted by the word 'dakṣināyana'.

I. 10. Athottarena ta pasā brahmacar yena śraddhayā vidyayā" tmānam anvi syādit yam abhi jayante. Etad vai prānānām āyatanam etad amṛtam abhayam etat parāyanam etasmān na punarāvartanta ity eṣa nirodḥaḥ. tad eṣa ślokaḥ.

Then by the northern (path) having sought the self by means of tapas, brahmacarya, faith, knowledge, attain the Sun  $(\bar{A}ditya)$ . This is the abode of breaths. This is immortality void of fear. This the supreme goal. From this (the souls) never return. This is the prevention (to return). Regarding this is the verse:

### COMMENTARY:

atha: The word 'then' indicates the beginning of the next topic. Those (seers) who as stated in the passage. 'what shall we do with (our) offspring or tapas" are desireless

tapasā: by means of tapas of the form of self-mortifica-

brahmacaryena: by means of brahmacarya of the form of abstinence from sex activity,

sraddhayā: by means of faith of the form of belief in the other world;

Adityam vidyayā: by means of knowledge of the soul.

abhijāyante: Having meditated upon (lit. seeking after) the Supreme Self by means of the above (four ways), attain, by the northern path of the Arcis etc., the Sun who is the gate for reaching Brahman, as stated in the passage (Ch. Up. V. 10.3) "From the Sun to the Moon, from the Moon to the Lightning, the super-human Man that leads these (souls) to Brahman". This is the meaning.

Piāna....: fow praising the Self mentioned as that which has to be sought after, (Pippalāda) shews that for them there is no return (to birth or samsāra).

etad vai prānānām: The neuter gender 'etat' in accordance with the word 'āyatanam' (which is neuter).

prānānām: stands for those who breathe (i.e. living beings)

ayatanam: the supporter; since the Supreme Self is stated to be the supporter of all sentient beings in the passage. If Just as the felly is fitted in the spokes of the chariot-wheel, and the spokes are fitted in the nave, even so these subtle elements are fitted in the souls (piajñāmātrās) and the souls are fitted in the breath" (Kausitaki. Up. III.8)

etat parāyaṇam: this (is) the ultimate goal to be attained, is the meaning.

<sup>1</sup> The Anandasrama ed has an additional sentence here that is not found in the Grantha ed. or the SVOI. Mss.

etasmān na punar āvartante: (here) 'meditators' is to be supplied (as subject). The meaning is 'Those who go by the northern path return not after attaining the supreme Seli as stated in the passage' "But after attaining me, O Arjuna, there is no birth again there afterwards." (Gīrā IX.16).

eṣaḥ: the Supreme Self mentioned already as Prajāpati in the passage (I. 4) "Prajāpati (was) desirous of off spring" etc.

nirodhah: prevention: is he who puts an end to the return (to birth) of him who has attained Him.

Therefore it is right to say that in the case of the soul who meditating on Him has attained Him, the Supreme Soul called Prajāpati, has no return (to birth-cycle). This is the idea.

Since in this passage by the pronoun 'eṣa' Prajāpati is referred to, the word ātman in (the previous passage) 'ātmānam anviṣya' has reference to Prajāpati alone. Therefore it can be seen that Vyāsārya bearing all this in his mind has said in the section 'sarva-vyākhyāna' (Śrī Bhāṣya I. 4 8th adhikaraṇa) that "since in the passage: 'tapasā na punarāvartante' there is made mention of non-return' to one who had gone by the path of Light etc., he who is mentioned as Prajāpati in the passage 'prajākāmo.....' (I. 4) is the supreme Brah.uan.

tat (tasmin): In respect of that Prajapati of the form of the year

esa ślokah: the verse that follows (is quoted)

I. 11. Pañcapādam pitaram dvādasākṛtim diva āhuḥ pare² ardhe puriṣiṇam³: atheme anya u pare vicakṣaṇam sapta: akre ṣaḍara āhur arpitam iti.

Some say that the Father with five feet (and twelve forms and having a cover lies in the place beyond heaven. Then

- 1. The original in the Srutaprakāsikā has 'anāvrttii.....'
- 2. cf. RV. I. 164. 12.
- 3. S. renders it as 'full of water' cf. Trans. of RV. L 164. 12.

there are those others indeed who declare that (the world)<sup>1</sup> is fitte! (to the chariot) with seven wheels and six spokes firmly.

### COMMENTARY:

pañcapādam: This means one who has five feet of the form of vatsara; samvatsara parivatsura, idāvatsara and anuvatsara. Or else, the six seasons (beginning with Vasanta) become five when the last two Hemanta and Sisira are taken as one Pañcapāda means one who has these five as his feet.

pitaram: father, the creator of all

dvādaśākṛtim: Having twelve months as his forms,

divah pare: beyond heaven

ardhe: in the place

purisinam: by the word 'purisa' is indicated the cover of the globe of the universe, which is adjacent to the golden world (svarnabhūmi). He who has this abode is Purisin. This word goes with āhuh: they say.

atha: this word indicates consideration of another view.

u: It is a determinative particle (meaning 'eva': alone).

para: indicates superiority i.e., superior to those mentioned above (in the first half of the verse)

1. S. also holds the same view. But Griffith says that 'God' is so fitted or mounted.

This sloka is found in RV. I. 164. 12a; AV. IX. 9 12a.

RV. I. 164. I2 (Griffith)

"They call him in the farther half of Heaven the Sire five-footed, of twelve forms, wealthy in watery store. These others say that he, God with far seeing eyes, is mounted on the lower seven wheeled six spoked car"

AV. IX. 9. 12. (Whitney)

The five footed father, of twelve shapes  $(\bar{a}krti)$ , they call him rich in Ground (purising) the far para half of the sky; then these others call (him) set (arpita) in the lower outlook that served wheeled,  $six\ spokes$ 

- 2. Cf. Kāthaka Brāhmana: Taitti. Brāhmana III, 10. 4.
- 3. Cf. cf. III. 9. I.
- 4. The reading here may be 'sannibham' instead of 'sannihitam' which would give the meaning: of the colour of gold, cf Isa. 15

ime: these knowers of the truth of time

saptacabre: having the seven planets, Sun, etc as wheels,

sadare: having six seasons as spokes,

In such a chariot called a year, the whole world,

vicakṣaṇam: ably, so as to be unshakeable,

arpitam: is fitted

iti āhuḥ: Thus they say.

 Māso vai prajāpatis tasya kṛṣṇapakṣa eva rayiḥ suklaḥ prāṇas tasmād eta ṛṣayaḥ sukla iṣṭam kurvantītara itarasmin.

Month indeed is Prajāpati: His dark fortnight is 'rayi' and (His) bright fortnight is breath (prāṇa). Therefore these seers perform sacrifices (iṣṭa) in the bright (fortnight). Others in the other (i.e. dark fortnight).

### COMMENTARY:

For the sake of meditation, (upāsana) (Pippalāda) shews that just as the year is divided into the forms of 'rayi' and 'prāna,' so also the month is divided

māsaḥ..... prāṇaḥ: The meaning is clear.

tasmāt . ...: therefore. Because the bright fortnight is superior (to the lark fortnight) on account of its being prāna; therefore,

rṣayah: seers, all the seers of the trancendental things

sukle: in the bright fortnight alone

istam: all the desired good actions

kurvanti: do.

itare: (but) other seers, the ignorant

itarasmin: In the other, that is in the dark fortnight which being non-prāna has no value (do these actions).

I. 13. Ahorātro vai prajāpatis tasyāhar eva prāņo rātrir eva rayiḥ, prāņam vā ete praskandanti ye divā ratyā samyujyante. Brahmacaryam eva tad yad rātrau ratyā samyujyante.

The day and night indeed are Prajapati. His day time is breath. His night is rayi. Those who enjoy sexually during day time waste their breath; (whereas) sexual enjoyment during night time is Brahmacarya itself.

### COMMENTARY:

This same division (into breath and rayi) (Pippalāda) shews in respect of day and night for the sake of meditation (upāsana).

ahorātro vai: the meaning is clear.

Because day time is of the form of breath, therefore

ratyā: for sexual enjoyment. Here the instrumental case is used to denote the cause which is here the end

ye divā samyujyante ete: by the day which is the breath those who have intercourse with women—these.

prāṇam vai: the breath itself

praskandanti: dry up very much. Due to misuse of breath they kill breath itself.

Raising the question 'If so' the householders (grhastha) should not approach their wives (at al!), (Pippalāda) replies (now) that they could (approach their wives) during night times.

brahmacaryam eva: indeed it is continence. Intercourse with women during night times is continence itself. It cannot be called copulation (maithunam), that is, it does not cause any harm.

# I. 14. Annam vai Prajāpatis tato ha vai tad retas tasmād imāķ prajāķ prajāyanta iti.

Food indeed is Prajāpati. From Him verily the semen. From it come forth these creatures.

### COMMENTARY:

Raising the question as to how Brahman who is of the form of matter, soul and time, can be said to be the material cause since it is seen that this semen which is an evolute of

food is the material cause of creatures, (Pippalada) answers (as above)

annam vai: because Brahman called Prajāpati is Himself in the state of food, and in the state of semen resulting from it, therefore all creatures come forth from the Brahman who is of the form of different states of matter, soul, time in the form of year, month, etc, food and semen. So it is reasonable to say that Brahman called Prajāpati is the material cause.

- I. 15. Tad ye ha vai tat prajāpativratam caranti te mithunam utpādayante. Teṣām evaiṣa Brahmaloko Yeṣām tapo brahmacaryam yeṣu satyam pratiṣthitam.
- I. 16. Teṣām asau virajo Brahmaloko na yeṣu jihmam anṛtam na māyā ceti.

Therefore those who perform the  $praj\bar{a}pati$  vow bring forth a pair. For those alone this world (of Brahman). Who practise tapas and Brahmacarya (and) in whom truth is established:

For those this faultless world of Brahman: in whom there is no crookedness and falsehood (and) no trickery.

### COMMENTARY:

In this connection, deprecating those who do not seek liberation, Pippalāda praises those who seek:

Tad ye ha vai: therefore those who perform the prajāpativow as duty, that is eating food called here Prajāpati, annam vai prajāpatih: (Praśna. I. 14), those who are given to eating food and incontinence, verily those alone bring forth progeny.

esa Brahmalokah: this world that is of the form of sons and cattle and food<sup>1</sup>; the world of the form of Brahman as effect  $(k\bar{a}rya-bh\bar{u}ta)$ , is only for those but not for the seekers of the Self. This is the idea.

<sup>1.</sup> This reading is in Anandasrama ed. It is not found in Mss. and grantha. The Mss. (SVOI) further omits: kāryabhūtabrahmarūpa.....

yeṣām: On whose part there is self-mortification (drying up of the body, tapas) that is abstention from eating excessively, and avoidance of sexual enjoyment and in whom truth speaking is established, and in whom there is no crookedness such as described in the passage 'wicked men have one thing in the heart and another in their speech and still another in their acts,' and in whom there is no falsehood, such falsehood as is injurious to others,<sup>1</sup> for them there is the world of Brahman free from all faults.

Brahmalokah: means Brahman Himself is the world. That is Brahman is the ultimate goal (to be attained), since this is the interpretation given by Vyāsārya in the sarva-vyākhyānā-dhikaraṇa.

iti: indicates conclusion of the chapter.

End of the First Prasna.

# SECOND PRAŚNA

II !. Atha hainam Bhārgavo Vaidarbhiḥ papraccha. Bhagavan katyeva Devāḥ prajām vidhārayante katara etat prakāsayante kaḥ punar eṣām variṣṭha iti.

Then Bhārgava Vaidarbhi asked him (Pippalāda): "Sire, how many gods support the creatures? Who (among them) illuminate this? Who again is the best among these?

### COMMENTARY:

Now are introduced questions for the sake of elucidating the (nature of) inner soul (which is) distinct from the body, organs, mind, breath & etc...It is stated by Vyāsārya that "In the following sections the inner soul is clearly taught."

Atha: After the question by Kabandhin (had been answered)

- 1. No commentary on the word,  $m\bar{x}y\bar{a}$  is found in the taxt.
- 2. Hume translates 'chiefest'

Bhargavo Vaidarbhiḥ papraccha: (Pippalāda) was asked by Bhārgava Vaidarbhi thus:

Bhagavan: O Sire! What number of gods support the creatures of the form of immovable and movable? Which among the same gods illuminate this body, the effect of them? Who again among them is the superior?

II. 2. Tasmai sa hovācākāśo ha vā eşa devo vāyur agnir āpaḥ pṛthivī vāitmanaścakṣuḥśrotram ca. Te prakāśyābhivadanti vayam etad bānam avastabhya vidhārayāĸaḥ.

To him he (Pippalāda) said: 'Indeed this ether, the god wind, fire, water, and earth, speech, mind, the eye, and the ear, these illuminating (the body) declare "We uphold and support this arrow (bāṇa)."

### COMMENTARY:

Tasmai sa hovāca. the meaning is clear.

With a view to describe the chief breath (prāna) as the supporter, the illuminator and the best, he (Pippalāda) narrates a story.

Ha vai: indicates too-well-knownness

eșah: The well-known ether  $(\bar{a}k\bar{a}\dot{s}a)$ 

Devah: One who goes; from 'div' to go. Such Vāyu, Agni, Āpaḥ, Pṛthivi;

 $V\bar{a}k$ : by the word 'speech' are indicated by secondary significance all the motor organs

Cakṣuḥ śrotram ca: Ey the words 'eye' and 'ear' the sense-organs are indicated.

Te: These Ākāśa and others: all having assembled and standing around said pointing to the body thus "We support and uphold the body which wanders like an arrow." The meaning is 'We support it since we are able to perform various actions such as creating space (avakāśa)."

- 1. Hume translates 'trunk'
- 2. The An, text reads ākāśa.

II. 3, 4. Tān variṣṭhaḥ prāṇa uvāca mā moham āpadyothāham evaitat pañcadhātmānam pravibhajyaitad bāṇam avaṣṭabhya vidhārayāmīti. Te'sraddhadhānāḥ.

So'bhimānād ūrdhvam utkrāmata iva tasminnutkrāmatyathetare sarva cvotkrāmante tasminiska prtiaṣṭhamāne sarva eva pratiṣṭhante. Tad yathā makṣikā madhukararājānam utkrāmantam sarvā evotkrāmante, lasminiska pratiṣṭhamāne sarvā eva pratiṣṭhanta evam vāimanaskakṣuḥ śrotram ca te prītāḥ prāṇam stunvanti:

To them, Prāṇa, the chiefest breath, said 'Do not get deluded. I alone differentiating myself five-fold uphold and support this arrow.' They were distrustful. He, being proud, went up as it were. When he begins going out, then all the rest begin to go out. When he settles down then all of them settle down, even as all the honey-bees go out when their leader (king bee) goes out and settle down when he settles down. So also speech, mind, eye and ear. They (being) pleased praised breath.<sup>1</sup>

### COMMENTARY:

 $T\bar{a}n$  varisthah: The meaning is the chiefest breath said to this effect.

Mā moham āpadyatha: Do not get deluded. O ether and others, do not get this perverse view. I alone diffirentiating myself into the five forms of prāna, apāna, vyāna, samāna and udāna support (this arrow). What is meant by the chiefest breath in saying thus is "O ether etc., you are capable of, yielding such particular effects as space and others<sup>2</sup>; but I am capable of doing your activities because of being the cause of (all) your actions. But in respect of the action of keeping alive (any creature) which I perform none among you is capable.

<sup>1.</sup> cf. BG. XV. 8. BANA translated as 'arrow' means sarīram.

<sup>2.</sup> Ananda ed. and Nagarī ms: add na tu sarvakāryaksamāļ.

Then the Breath perceiving their pride, overtaken by pride, with a view to exhibit his power over the hundred and eight vital spots lifted himself out of his place a little. The word 'iva' means 'a little'. In case of his actual going out there would result an irreparable loss of the body. Thus thinking he lifted himself out a little alone. This is the idea.

Tasmin utkrāmati: Thus when the chief breath rose up all the other breaths rose up.

Tasministu: When he settled down lest the body should fall all the other breaths settled down. Here (he) gives an illustration:

Yathā makṣikā madhukara: even as the honey-bees rise up to follow the king-bee in its rising up and when he settles down they settle down, even so the breaths, speech etc., do the same as the chief breath does. This is the meaning.

Te prītāh: Speech and others pleased with this manifestation of the greatness of the chief breath, praised Him. This is the meaning.

Stunvanti: The change of conjugation instead of stuvanti is a Vedic exception.

II. 5. Eşo 'gnistapatyeşa sūrya eşa parjanyo maghavān eşa vāyuḥ: eşa pṛthivī rayir devaḥ sadasaccāmṛtam ca yat.

This as fire heats. This is Sūrya, Parjanya Indra, this Vāyu; this earth, god rayi, and sat and asat and what is immortal.

### COMMENTARY:

He (Pippalāda) cites the hymn of praise.

Eṣaḥ: mukhyaprāṇaḥ: this chief breath burns with the form of fire.

Sūryah: this chief breath is himself the Sun, since the existence of all depends upon him. The co-ordination (sāmānā-dhikaranya) is in accordance with the maxim that "whose existence is dependent on which, that is called as that itself".

(liberally rendered fit means that if any thing is dependent upon another thing then the former can be called by the name of the latter. Here the existence of Sūrya depends upon the chief breath. Therefore Sūrya is called the chief breath itself).

rayir devah: That is the god who has become water; in other words the Moon.

sad asat: The words sat and asat refer to the present and the non-present, or to the perceived and the non-perceived (immediate and mediate objects) or to the gross and the subtle or the sentient and non-sentient.

Amrta: refers to liberation, since it also depends upon that (breath)

II. 6. Arā iva rathanābhau prāņe sarvam pratiṣṭhitam | Rco yajūmṣi sāmāni yajñaḥ kṣatram brahma ca. ||

All is established in the breath even as the spokes are joined in the nave of the chariot. The rks, yajus and sāmans: sacrifices, the kṣatriya and the brahman (castes).

### COMMENTARY:

Arāh: the word 'arāh' means the sticks that lie between the nave and the felly of the wheel (of the chariot). The nave (nābhi) means the central part of the wheel. Just as the spokes are fixed in the nave even so are all established in this breath.

sarvam: All. The meaning of 'all' is clearly elucidated by reo yajūmṣi etc.

Brahma kṣatram ca: Here the words 'brahman and kṣatra' indicate through secondary significance all the living creatures immovables and movables. Thus having described the qualities of the chief breath pointing out at Him with the finger to each other, now they (the other organs mentioned) praise Him addressing Him directly:

II. 7. Prajāpatiscarasi garbhe tvam eva pratijāyase tubhyam prāņa prajāstvimā balim haranti yah prāṇaih pratitisthasi.

Thou alone the Prajapati movest in the womb (of the creatures) and thou art born. These creatures take offerings (bali) to thee who art established by breaths.

### COMMENTARY:

Prājāpatis carasi.....: You being the protector of (all) creatures move in the womb with the form of wind called breath etc. (and) also being indeed of the form of the father on account of being the cause of conception and its development are born as son and others contrary to your being its cause.

Prāna: O breath, these creatures of the form of movables and immovables

tubhyam: are subservient to you, since,

balim: the food etc., (offerings)

haranti: upaharanti: (they) carry or take for you who are established in all creatures through the functions of breathing and others.

II. 8. Devānām asi vahnitamaļi pitriņām prathamā svadhā | rṣīnām caritam satyam atharvāngīrasām asi.

Thou art the carrier (of oblations) to the gods: (thou art) the first oblation to the fathers: (thou art) the true conduct of the seers, Atharvans and Angirasas.

### COMMENTARY:

Devānām asi vahnitamah: the best carrier of oblations for the gods.

pitṛṇām prathamā svadhā: you alone are the chief one who causes pleasure to the fathers

Rṣīṇām....: You are the most superior activity of the form of regular and occasional (nitya and naimittika) duties of the seers, Atharvans and Angirasas; this is the meaning.

II 9. Indras tvam prāņa tejasā rudro'si pariraksitā

Tvam antarikșe carasi sūryas tvam jyotişām patih.

Thou art Indra, O Breath! thou art the Rudra by his power (tejas), (and) the protector. Thou movest in the atmosphere, thou art the  $S\bar{u}rya$  lord of luminaries.

### COMMENTARY:

Indras tvam: O Breath you are Indra, 'The supreme Lord' is the meaning, since the root is 'idi to lord over absolutely.'

tejasā: with power of the form of ability to slay all tvam Rudrah: you are He who causes (all) to weep

Parirakṣitā: means you are also the protector during the creative period (sthiti-kāla).

Tvam antarikse: you becoming the Sun. the highest among the luminaries, move in the sky.

II. 10. Yadā tvam abhivarşasyathemāh prāņa te prajāh

Anandarūpās tişthanti kāmāyānnam bhavisyatīti.

When thou rainest then O Breath, these thine creatures remain joyful (with the hope) that there will be food to their heart's content.

### COMMENTARY:

Yadā tvam: O Breath, when you having the form of clouds shower rain then these your creatures become blissful. For what reason?

Kāmāya: for there will be food enough for (performing) disired things; since it is stated in the Chāndogya Up. (VII. 10.1). "Whenever there is good rain then the creatures become blissful hoping that theer will be plenty of food."

II 11. Vrātyas tvam pranaikarsir attā viśvasya satpatih

Vayam ādyasya dātāraķ pitā tvam Mātarisva nah

O Breath! Thou art  $vr\bar{u}tya$ , Thou allo the chief seer, the eater of the world (visva), the protector of the good.

We are the givers of the enjoyable, Thou art our father, Mātariśvan.

### COMMENTARY:

Vrātyah: O Breath you are vrātya, brāhman without sanctifying ceremonies. You yourself are the chief seer of the mantras. You yourself are also the destroyer of the world. You yourself are also the protector of the good-men.

vayam: we are the givers to you of the eatable, that is, enjoyable. In other words, (we are) servants O Mātariśvan, you are the father, that is, our nourisher. The absence of the two 'n's in Mātariśvanah can be considered to be Vedic exception.

II. 12. Yā te tanūr vāci pratisthitā yā śrotre ya ca cakṣuṣi |

Yā ca manasi santatā sivām tām kuru motkramīķ i

What form of thine is established in speech what in the ear and what in the eye and what form in the mind (is) stretched that form make thou beneficent. Do not go out (of the body).

### COMMENTARY:

Yā te tanūr vāci.... Which power is always established in the organs of speech etc., that is the power helping in controlling these organs, please make that power beneficent. Do not make (that power) useless (aśivām) by your going out: The meaning is: Do not go out (of this body).

II. 13. Prāņasyedam vaše sarvam tridive yat pratisthitam

Māteva putrān rakṣasva śrīśca prajñām ca vidhehi na iti!

1. Vrātya: "Vrātyaḥ samskārahīnas syāt" Amara.

All this (is) dependent on the will of Breath; (also) what is established in Heaven. Protect (us) just as the mother (protects) her sons. Bestow on us riches and intelligence.

#### COMMENTARY:

Prāṇasyedam: All the world dwells in His will. Vasa means will. That means the world is dependent upon His will.

Yacca tridive: And whatever is established in Svarga and others is also dependent on Breath. Therefore protect us even as the mother (protects) her sons. Give us wealth (Śrī) of the form of ability in performing our prescribed activities and intelligence conducive to it.

## End of the Second Prasna.

## THIRD PRAŚNA

III. 1. Atha hainam Kausalyaścūśvalāyanah papraccha. Bhagavan kula eşa prāņo jāyate katham āyātyasmincharīra ātmānam vā pravibhajya katham prātiṣṭhaṭe kenotkramate katham bāhyam abhidhatte katham adhyātmam iti.

Then Kausalya Āśvalāyana asked him (Pippalāda) Sire, whence is the breath born? How does he come into this body? and how is he established (in this body) dividing himseelf? By which does he go out? How does he exist without and within?

#### COMMENTARY:

Atha hainam.. : The meaning is clear.

prātisthate: pratitisthati: is established.

Sāhyam abhidhatte: exists nearby in the form of the things lying outside. This is the meaning; since bāhyam (that which lies outside) is an adverb modifying the verb 'exists nearby'

III. 2. Tasmai sa hovācātipraśnān prechasi brahmistho' sīti tasmāt te'ham bravīmi. He (Pippalāda) said to him "you ask questions too big; You are devoted to brahman. Therefore I shall teach you."

#### COMMENTARY:

Tasmai... The meaning is clear.

atipraśnān; means things that lie beyond (all) question, that is not fit to be questioned, occult. You ask. Therefore, you are most devoted to Brahman, almost a knower of Brahman are you, that is you are not an ordinary man. Therefore I shall teach you (that) on account of your fitness.

III. 3. Ātmana evaisa prāņo jāyate. Yathāisā puruse chāyaitasminnetadātatam mano 'kṛtenāyātya-smīncharīre.

This Breath is born from the Self alone. Just as the shadow  $(ch\bar{\alpha}y\bar{\alpha})$  (follows) when the man goes, (and) (just as) in him this mind is always present (even so the breath) comes into this body. Without effort.

#### COMMENTARY:

He (Pippalāda) gives the reply to the first question.<sup>2</sup> This breath is born from the Supreme Self alone. This is the meaning, since there is the passage "Prāṇa is born from this, also the mind and all organs" (Mund. Up. II. i 3). Then he gives the answer to the second question: How does the breath enter the body?

Yathaiṣā Puruṣe: — Just as the shadow goes along with the man when he goes, —certainly there is no other cause for the movement of the shadow—and similarly this mind without any effort attaches itself in the soul inseparably (ātatam), even so breath also without effort comes into the body. That is, the entry of the mind and breath into the body is through (with) the soul. The idea is that since breath cannot exist separated from the man, the relationship of breath is only

- 1. The commentary of Sankara reads the first two sentences as the answer to the first question. It considers that the process of entry of the breath into the body is due to 'the act of the mind' resulting in sin and virtue.
  - 2. Anadāsrama ed. reads prašnasya for prathamasya.

with the soul (jiva). Therefore no other cause is required (than the entry of the soul into the body) in respect of the entry of the breath, even as in the case of the mind. This is the intention.

III. 4. Yathā samrādēvādhikṛtān viniyunkte etān grāmān ētāngrāmān adhitiṣṭhasvetyevamevaiṣa prāṇa itarān praṇān pṛthakpṛthageva sannidhatte.

Just as the sovereign commands his officers saving "do you govern such and such villages", even so this breath controls other breaths individually.

III. 5. Pāyūpasthe 'pānam cakṣuśśrotre mukhanāsikābhyām prānaḥ svayam pratiṣṭhate Madhye tu samānaḥ. Eṣa hy etaddhutam annam samam nayati tasmād etāḥ saptārciṣo bhavanti

(He controls)  $ap\bar{a}na$  in the organs of excretion and generation; himself (coming out) as prana from the mouth and nose is established in the eye and the ear: in the middle he is  $sam\bar{a}na$ ; since this makes even the food that was offered (hutam): therefore these seven flames arise.

#### COMMENTARY:-

Now He (Pippalada) replies to the third question "How does the breath dividing itself get established?"

Yathā samrāt: Just as the sovereign assigning individually his servants officers) in charge of certain duties with the command that such and such officers shall govern such and such villages is established in those villages, through them, even so this chief breath is present or controls through his own parts apāna, vyāna and others, other breaths corresponding to villages.

Payūpasthe: Payūpastha means pāyu and upastha (dvandva-samāsa)

apānam: There he (breath) gets established as apāna that is performing the function of excreting urine, taeces etc.

prāṇaḥ: the wind coming out from the mouth and nose and thus being of the form of prāṇa is established in the eye and the ear (cakṣuś śrotra), that is, he controls them.

Madhye: But in the middle he stands as samana.

eșah: This, this samana indeed

hutam: food etc., that is eaten

samam nayati: makes equal or appropriates to the seven elements (dhātus) (constituting the body) that is, divides it.

tasmāt: From this Samāna breath the seven flames of stomach fire, named Kāli, Karāli (Mund. Up.) arise.

III. 6 Hṛdi hy eṣa ātmā. Atraitad ekaśatam nāḍinām tāsām sātam śatam ekaikasyām dvāsaptatir dvasaptatiḥ pratiśākhānāḍīsahasrāṇi bhavanty āsu vyānaś carati.

In the heart indeed is the self. Here are hundred and one  $n\bar{a}dis$ . Each of these has seventy-two sub- $n\bar{a}dis$  and in each of these sub- $n\bar{a}dis$  (hitās) there are  $100000^{1}$  branch- $n\bar{a}dis$ . In these (breath) moves (as)  $vy\bar{a}na$ .

#### COMMENTARY:

Hṛdi eṣaḥ: This soul (jīva), in the heart in which the breath resides as samāna also resides. Here (in the heart) there are hundred and one nāḍis Each among these nāḍis has seventy-two divisions Each of these 72 divisions has 100,000 branching nāḍis. In these (branching) nāḍis (breath) moves (as) Vyāna. This is the meaning

- III. 7 Athaikayordhva udānaḥ puņyena puņyam lokam nayati pāpena pāpam ubhābhyām eva manuṣyalokam
- 1. Ch. Up VIII. The text as it is would seem to mean "Each of these nādis has hundred (subdivisions) and again each one of them has 72,000 branch nādis. It is so construed by Sankara. But R. R. thinks that satam satam between tāsām and ekaikasyām is not significant, so it must be aken with sākhānādisahasrāni,

Then by a certain one  $(n\bar{a}di)$  the breath as  $ud\bar{a}na$  upward-moving leads to the good world because of merit, and to the evil world because of demerit, and to the human world because of both.

#### COMMENTARY:

Atha: indicates the beginning of a new sentence (topic).

Ekayā: By a certain nādi

ūrdhvah: upward

udānaḥ: upward moving breath

punyena: because of merit

punyam lokam: the world of Svarga etc.

papena: because of demerit

pāpam: to the world of Naraka (hell)

ubhābhyām: by both these, merit and demerit

manusyalokam: to the human world

nayati: leads.

The answer to the question 'How dividing himself does the breath get established', begins with "Just as the sovereign" and closes with "To the human world because of both." In the middle of this answer to the fourth question 'By which does he go up' is given in the passage "Then by a certain nādi the breath as upward-moving udāna because of merit leads to the good world."

III. 8. Adityo ha vai bāhyaḥ prāṇa udayaty eṣa hy enam cākṣuṣam prāṇam anugṛhṇānaḥ. Pṛthivyā n yā devatā saisā puruṣasyāpānam avaṣṭabhyāntarā yad ākāśaḥ sa samāno vāyur vyānaḥ.

Verily the outer prāṇa rises up as the Sun (Āditya) energising the breath in the eye. That god who is on the earth that is apāna of man. That air which is in the midregion is the samāna. The wind (is) vyāna.

#### COMMENTARY:

Then the reply to the question "How does he exist without?" is given.

Cākṣuṣam prāṇam: The organ that lies within the eye-ball.

anugrhnānah: vitalizing through furnishing the cooperative cause called the rays (āloka)

pranah: The breath

 $\bar{a}dityah \ b\bar{a}hyah \ udayati$ : outside rises with the form of the Sun. Though Breath cannot be the Sun on account of difference between them, yet it can be seen that external Sun  $(\bar{A}ditya)$  and others are stated to be breath etc., because of the assumption of non-difference due to the breath-element pervading everywhere, or else for the sake of meditation.

 $prthivy\bar{a}m...$ : That god who being of the form of breath-element on the earth exists vitalising the organs of excretion and procreation which are controlled by  $ap\bar{a}na$ -breath of the man. This is the meaning.

Antarā.....: It can be seen that the mention of akāśa (ether) as the same as Breath controlling the ether is due to secondary significance. This is the case with the following passage also.

Samāna indeed was spoken of as existing be ween the abodes of  $Pr\bar{a}na$  and  $Ap\bar{a}na$ . Similarly in the case of the outer ether also the quality of being samāna can be spoken of since that is also between the outer  $\bar{A}ditya$  of the form of the outer breath  $(Pr\bar{a}na)$  and the earth of the form of outer  $ap\bar{a}na$ . This is the intention.

Vayur vyanah: The external wind is of the form of vyana on account of its vitalising the touch-organ etc., (because it pervades everywhere the entire universe).

III. 9. 10, 11. Tejo ha vā udānas tasmād upašāntatejāķ Punarbhavam indriyair manasi sampadyamānaiķ Yaccittas tenaisa prāņam āyāti prāņas tejasā yuktaḥ Sahātmanā yathāsankalpitan lokan nayati ya evam vidvān prāņam veda na hāsya prajā hīyate mrto bhavati. Tad esa ślokah:

Light verily is udāna. I herefore (the Puruṣa) with declining heat comes to the breath together with the organs settled in the mind in order to get another birth through whatever desire he has in mind. Breath conjoined with the light and the self leads to the world according to his desire.

He who, knowing thus, knows the breath, his progeny will not perish. (He) becomes immortal. There is a verse in this connection:

#### COMMENTARY:

tejo ha vā udānah: The outward light is udāna since it is that which leads upward,

tasmāt.....: For that reason that light alone is that which leads upwards which is indicated here by the term udāna.

upasantatejah: with the heat in his body gone out

eṣaḥ: this jīva (soul) at the point of death

yaccittah: in which his mind is, in other words which desire he has got or which human birth or divine or other one he desires

tena: on account of that desire

punar bhavam: in order to take rebirth

indrivair manasi sampadymānaih... That jīva at the point of death comes to the breath which is with the organs of speech etc., having particular contact with the mind, as said in the commentary on the Sūtra (by Sri Rāmānuja) "The speech with the mind as it is seen and on account of scripture" (Śrī Bhāṣya IV. ii 1) referring to the passage "The speech merges in the mind" (Ch. Up. VI. 8. 6.). Though the scriptures state that 'All the breaths, chief and subsidiary, go to the soul and not the soul to the breath, as in the passage 'to this soul at the time of death all the breaths go' (Bṛh. Up. IV. iii. 38)

and this has been stated in the Sūtra "It (the breath) in the controller (soul) on account of its approach to him and others (V.S. IV. ii. 4) and the meaning of the Sūtra is explained in the Commentary on that topic (adhikaraṇa) thus:

"There the prima facie view is as follows "Just as speech and mind merge only in the mind and breath (respectively) in accordance with the passage. 'The speech merges in the mind and the mind in the breath' (Ch. Up. VI viii. 6.) similarly on account of the passage: 'the breath (merges) in the light' (Ch. Up. IV. viii. 6.) the breath merges in the light alone." In reply to this view, we state 'It (merges) in the controller' (V. S. IV. ii. 4). The breath merges in the controller of the organs, that is, in the soul. 'Because of its going to him and others,' prāna is stated in the scriptures as going to the soul. "In the same manner verily to this soul at the time of death all breaths go forth." Likewise the going-out of breath (Brh. Up. IV. iii. 38) along with the soul is stated: "When he goes out the breath goes out following him" (Brh. Up. IV. iv. 2). and the establishment of the breath together with the soul is also stated thus: "At the time of whose going upward I shall be going out and on account of whose establishment I shall be established" (Prasna Up. IV. 3). This mergence of breath in the light after its contact with the soul is stated here in the passage "The breath (merges) in the light." As the statement "That the Yamuna goes to the ocean" is not improper though the Yamuna goes to the ocean after joining the Ganges, even so (here)." (Śri-Bhāṣya IV. ii. 4)

Still it can be seen it is proper to mention the soul as going to the breath, as this passage chiefly concerns the extolling of Breath.

prānas tejasā...: Then in the manner (mentioned) in the passage 'breath merges in the light and the light in the Supreme Godhead' (Ch. Up. VI. viii. 6), conjoined with the light and Supreme Self, the breath leads the dying person to this or that world according to his will. Since thus the breath is the cause of leading upwards (to other worlds) only

along with the light, the light also is the cause of leading upwards, the light can well be  $ud\bar{a}na$ . This is the idea. Though in the passage "Breath in the light...", the word 'light' refers to all elements and not only to the light-element as stated in the  $S\bar{u}tras$  "In the elements on account of scripture to that effect" (IV. ii. 5), "Not only one (element) since (Śruti and Smṛti) show" (IV. ii. 6) and the Bhāṣya on these (Sūtras), it may be seen still that the (upaniṣadic) statement is correct, since light is the chief element (among the elements) on the strength of the Bhāṣya "The Light indeed mixed with the other elements is indicated by the word light."

III. 12. Utpattim āyatim sthānam vibhutvam caiva pañcadhā | Adhyātmam caiva prāṇasya vijñāyāmṛtam aśnute vijñayāmṛtamaśnute iti ||

One knowing the birth, the entry, existence and overlordship and also division of itself into five-fold forms in the body (adhyātmam) of the breath attains immortality, attains immortality.

#### COMMENTARY:

evam: to him who meditates upon the breath with reference to its origination, coming and establishment and others (i.e., going out etc.), there is no loss of offspring, sons, grandsons and others. And also it becomes the cause of freedom through the accomplishment of meditation on Brahman obtained through the knowledge of the nature of the Pure Inner Self.

tàd eṣa ślokaḥ: In respect of the meditation on the breath, the following śloka is recited: this is the meaning.

Utpattim: The birth of the breath from the supreme Self and its coming (into the body) along with the mind.

sthanam: His existence in such places of the body as the organ of excretion and procreation and

vibhutvam: overlordship of the form of ownership mentioned in the passage 'Just as the sovereign commands his officers' (Prasna III. 4)

adhyātmam...pañcadhā: The five-fold existence as Prāṇa etc., and also its fivefold outer existence as Sun etc., indicated by the particle 'ca' (and),

vijnaya: knowing

amṛtam aśnute: one attains the Immortal, that is one attains liberation. The repetition of 'knowing one attains the Immortal' indicates the close of the reply.

## End of the Third Prasna.

## FOURTH PRAŚNA

1V. 1. Atha hainam Sauryāyanī Gārgyaḥ papraccha.

Bhagavannetasmin puruṣe kāni svapanti
kānyasmin jāgratī katara eṣa devaḥ svapnān
paśyati kasyaitat sukham bhavati kasminnu
sarve sampratiṣṭhitā bhavantīti.

Then Sauryāyanī Gārgya asked him (Pippalāda) 'Sire, which are those that sleep in this person? (and) which are awake in him? As what does this god experience dreams? for what reason is it that delight occurs? and who is that in whom all are Well established?

#### COMMENTARY:

Purușe: Person; when he is in sleep, must be added.

Kāni asmin: Here also when is in sleep 4 must be added.

eșah devah: Deva is jiva (soul). He is called 'deva' on account of his possessing 'luminosity' etc. (attributes).

katarah: Being of what nature does he experience chariots etc. (cf. Brh. Up. IV 3 I) in dreams. This is the meaning.

Kasya...: For what reason does delight derived from sense objects occur? is the meaning

IV. 2. Tasmai so hovāca. Yathā Gārgya marīcayo 'rkāsyāstam gacchataḥ sarvā etasmimstejo-maṇḍala ekībhavanti. Tāḥ punaḥ punar udayataḥ pracaranty evam ha vai tat sarvam pare deve manasyekībhavati. Tena tarhyeṣa puruṣo na śṛṇoti na pasyati na jighrati na rasayate na spṛśate nābhivadate nādatte nānandayate na visṛjate neyāyate svapitītyācakṣate.

To him he (Pippalāda) said"O Gargya, just as all the rays of the sun who sets become one with the luminary orb and again and again when he rises (they) spread allround even so verily all that becomes one with the mind the transcendent godhead. Therefore then this person does not hear nor see nor smell nor taste nor touch nor speak nor take nor enjoy nor excrete nor move about. They say "(It) sleeps".

### COMMENTARY:

Just as in the evening when the Sun sets, his rays become merged in the Sun's discus without spreading in all directions, and again when he rises his rays spreading in all directions illuminate (everything),

evam tat sarvam: so all this group of sense-organs

pare deve manasi: in the mind that is superior to all others, having the qualities such as luminosity

ekibhavati: becomes one; becomes such as has a particular contact that hinders their tendencies doing their respective functions, this is the meaning

tena: because of the cessation of the activities of the organs of hearing etc.,

Anandah: the function of procreative-organ

visargah: the excretary function

neyāyate: means does not move

By the passage ending with 'svapitītyācakṣate.' the reply is given to the question 'what are those that sleep in the person?' that those that sleep are the outer organs of sensing and action. The singular in 'svapiti' is with reference to the organs taken individually.

IV. 3 & 4. Prānāgnaya evaitasmin pure jāgrati. Gārhapatyo ha vā eso'pāno vyāno'nvāhā-ryapacano yad gārhapatyāt praniyate prana-yanādāhavanīyah prānah.

Yaducchvāsaniśvāsavetāvāhutī samam nayatītī sa samānah. Vano ha vāva yajamāna istaphalam evodānah sa enam yajamānam aharahar brahma gamayati.

In this city (of Brahman) the fires of breath alone are awake. The apāna indeed is the gārhapatya, 'vyāna is the anvahāryapacana 'āhavanīya is prāṇa on account of being taken, as it is from gārhapatya.' Since it makes even the two oblations of the form of inhalation and exhalation it is samāna. The mind verily is the sacrificer. Udāna verily is the result of the sacrifice, this leads the sacrificer daily to Brahman.

#### COMMENTARY:

Then the reply is given to the question "Which are those that are awake in him?":—

Prāṇāgnayah: The fires of the form of breath, prāṇa, apāna and others alone

etasmin pure: In this body referred to as city

jāgrati: keep awake; this is the meaning

Here it is intended for the sake of meditation to show the identity of Agnihotra with the five breaths, inhalation, exhalation and the mind which keeps awake during the sleep

- 1. Garhapatya is that which belongs to the householder.
- 2. Anvahāryapacana is that fire that cooks the rice called anvahārya.
- 3. Pranayanam means taking of the āhavanīya fire from the gārhapatya which is kept burning always.

state. The active mind is the sacrificer. Apāna is gārhapatya on account of its abiding in the Mulādhāra. Vyāna that is adjacent to it is the southern-fire called anvāhārya-pacana. Prāṇa that has its source in apāna is āhavanīya, on account of its similarity to āhavanīya fire which is taken from the gārhapatya fire (in sacrifice). The two functions inhalation and exhalation that are dependent upon it are the two oblations mentioned in the passage "Two in the Āhavanīya" (Śat. Brāh.)

The Samāna-breath that is the cause of inhalation and exhalation is the Adhvaryu who can be described as he who makes even the oblations. But the udāna-breath is such, since it is that that leads the sacrificer upwards to the other world. In this manner he (Pippalāda) shows the eight things that form parts of the Agnihotra (sacrifice), namely, the sacrificer, the three fires, the two oblations, and the officiating priest and the result, in the eight things of the form of five breaths, inhalation and exhalation and the mind

Though here according to the passage "Even so all these creatures daily approaching this Brahman do not attain it" (Ch. Up VIII iii. 2) the approach towards Brahman is taught only in respect of the soul and not in respect of the mind, still since the mind is said to approach the nerve puritat it can be seen that the mention of leading the mind to Brahman who is in the puritat is reasonable. Then he replies to the question "As what loes this God experience dreams?"

IV. 5. Atraişa devah svapne mahimānam anubhavati Yad dṛṣṭam dṛṣṭam anupaśyati śrutam śrutam evārtham anuśṛṇoti deśadigantaraiśca pratyanubhūtam punah punah pratyanubhavati dṛṣṭam cādṛṣṭam ca śrutam cāśrutam cānubhū am cānanubhūtam ca saccāsacca sarvam paśyati sarvah paśyati.

Here this God enjoys greatness in (his) dream, since he reperceives whatever he had perceived and rehears whatever he had heard and whatever has been experiencedin other places and in other directions he again experiences (in dream). He, being all, perceives all that have been seen and not-seen, heard and the not-heard, experienced and not-experienced, and the existent and the nonexistent.

#### COMMENTARY:

atra: here, in this state (of dream)

eşa devah: This soul

svapne: in dream

mahimānam: greatness in possessing elephants, horses etc.

anubhavati: experiences.

dṛṣṭam: what was seen during the waking state the same one sees again in dream.

drstam drstam: frequently seen is the meaning

śrutam: heard

deśa: things experienced daily in other places and in other directions he again and again experiences. There is no rule that only things that were seen and heard are experienced in dreams. At times things that were never experienced such as cutting of one's own body are experienced.

saccāsacca: existent and non-existent

sarvah pasyati: being all one perceives; one, being the seer, hearer and the smeller, the goer, speaker and the rest, experiences, this is the meaning.

The idea is though at that time (of dream) all the organs of sense and action which function during the waking state are inactive, still one, becoming the seer etc., with the help of the body and organs created by Iśvara in dream-state, experiences.

IV. 6. Sa yadā tejasā'bhibhūto bhavatī atraīṣa devaḥ svapanānna paśyaty atha yadetasmiñcharīre sukham bhavati.

When he becomes united with the Light then this god experiences no dreams. Now whatever delight there is it happens in this body.

#### COMMENTARY:

Sah: He

yadā: in which state

tejasā: with the supreme Self here called light on account of its illuminating things

abhibhūto bhavati: as stated in the passage "O child then he becomes united with the Being," (Ch. Up. VI. viii. 1). "Verily he becomes then united with the Light" (Ch. Up. VIII. vi. 3), becomes united, that is, gets embraced (by God).

atra: in this state

svapnān: dream-objects

na paśyati: does not see.

Now consequently the reply given to the question "As what does this god experience dreams?" is that at the time not becoming united with Brahman and when the mind alone is left (to enjoy, work?) then one experiences the dream-objects. To the question "For what reason does the delight happen?" he (Pippalāda) replies:...

Atha: Whatever delight happens that delight happens only when there is the body. This is the meaning. That is, the body alone is the cause of pleasure derived from objects, since there is the passage "Pleasure and pain do not touch one when one is disembodied" (Ch. Up. VIII. xii. 1).

IV. 7 Sa yathā somya vayāmsi vāsovņkṣam sampratiṣṭhante | Evam ha vai tat sarvam para ātmani sampratiṣṭhate ||

The birds resort to the tree in which they reside, just as this instance, even so do all these verily go to the Supreme Self.

#### COMMENTARY:

He (Pippalada) now gives the reply to the question "In whom are all established?"

vayāmsi: birds

vāsovṛkṣam: the tree wherein they dwell

prati: to (must be added)

sampratisthante: resort

sa yathā: just as the example so also these are established in the Supreme Self. This is the meaning.

IV. 8. Pṛthivī ca pṛthivīmātrā cāpaścāpomātrā ca tejaśca tejomātrā ca vāyuśca vāyumātrā cākāśaścākāśamātrā ca cakṣuśca draṣṭavyam ca śrotram ca śrotavyam ca ghrāṇam ca ghrātavyam ca rasaśca rasayitavyam ca tvak ca sparśayitavyam ca vāk ca vaktavyam ca hastau cādātavyam copasthaścānandayitavyam ca pāyuśca visarjayitavyam ca pādau ca gantavyam ca manaśca mantavyam ca buddhiśca boddhavyam cāhankāraścāhankartavyam ca cittam ca cetayitavyam ca tejaśca vidyotayitavyam ca prāṇaśca vidhārayitavyam ca.

And the earth and the subtle earth, and water and the subtle water, and light and the subtle light, and wind and the subtle wind, and the ether and the subtle ether. the eye and the perceivable, the ear and the audible, the nose and the smellable, taste and the tastable, touch and the touchable, speech and the speakable, hands and the graspable, the genetive organ and the enjoyable, the anus and the excreble, the feet and the walkable, mind and the mindable, understanding and the conceivable, egoism and the object of egoism, thought and the thinkable, luminosity and the illuminable breath and the supportable.

IV. 9. Eşa hi draşţā sprasţā śrotā ghrātā rasayitā mantā boddhā kartā vijnānātmā puruṣaḥ sa pare 'kṣara ātmani sampratisṭhate.

This indeed is the seer, toucher, hearer, smeller, taster, thinker, conceiver, doer and the person of the form of knowledge. He gets established in the transcendent imperishable Self.

#### COMMENTARY:

Now (Pippalāda) explains the word 'All' (in the previous mantra). Here, by the word pṛthivī-mātrā is indicated the earlier state of the earth which is mentioned in the purāṇas as gandha-tanmātra, the smell-in-itself. This (explanation) applies to all the subsequent usages of the word 'mātrā' (in itself).

eşa.....: The idea is that the entire world of the form of sentient and insentient and of the form of doer, instrument and object is dependent upon Him. Since here mention is made of the conceiver, and doer of the nature of knowledge, the logicians who hold that the soul is only a knower not having the nature of knowledge, and the upholders of the theory of illusion who declare that the soul has the nature of knowledge and is not a knower are both refuted.

IV. 10. & 11 Param evākṣaram pratipadyate sa yo ha vai tad acchāyam aśarīram alohitam śubhram akṣaram vedayate yas tu somya sa sarvajnaḥ sarvi bhavati. Tad eśa ślokaḥ.

vijnānātmā saha devaiśca sarvaiḥ prāṇā bhūtā i sampratiṣṭhanti yatra |

Tad akṣaram vedayate yastu somya sa sarvajnaḥ sarvam evāviveśeti |

He who knows this shadowless bodiless colourless selfluminous imperishable (self) he becomes a knower of all and becomes the possessor of all. On this there is a verse:

Whoever knows that imperishable in which the soul of the nature of knowledge, breath together with all the gods (organs) and the elements are established he knowing all pervades all.

#### COMMENTARY:

sa yo ha vai: here by the word chāyā action (karma) which restricts knowledge, is referred to

acchāyam....: means free from sin, consequently,
asarīram: bodiless, alohitam: colourless, void of colour.

śubhram: self-luminous, akşaram: imperishable (the Supreme Self)

vedayate: knows,

sah: He

somya: O lucky man!

Paramevākṣaram: Brahman, Vāsudeva

pratipadyate: having attained, becomes the knower of all,

sarvi bhavati: becomes one with all his desires fulfilled.

tad eşa ślokah: Referring to that Brahman this Śloka is read; this is the meaning.

sarvair devaih: together with the organs of speech etc.

prānāh: chief breath,

bhūtāni: the gross elements

vijnanatma: the soul

yatra: in which

pratitisthanti: are established

tat: that

śubhram: self-luminous

akṣaram: imperishable (Supreme Self)

yo jānati: whoever knows

sah: he

sarvajnah. knowing all

sarvam eva: all the created

 $\bar{a}vive\dot{s}a$ : pervades. As stated in the passage "There happens free movement in all the worlds" (Ch, Up. VII. xv.2  $Bh\bar{u}ma-vidy\bar{a}$ ) one becomes capable of moving in all the worlds one desires This is the meaning.

## End of the Fourth Prasna.

## FIFTH PRAŚNA

V. 1. Atha hainam Śaibyaḥ Satyakāmaḥ papraccha. Sa yo ha vai tad Bhagavan manuṣyeṣu prāyaṇāntam onkāram abhidhyāyīta,katamam vāva sa tena lokam jayatīti. Tasmai sa hovāca.

Then Śaibya Satyakāma asked him (Pippalāda): "O Sire he who among men meditated on OM upto the end of his life, which world will he win by means of it?" To him he (Pippalāda) replied:

#### COMMENTARY:

Ha vai: indicates well-knownness

sah: The pronoun sah refers to the fit-person in general

Bhagavan: O one fit for adoration (or worship)

yah: which fit person

manuşyeşu: among men

prayanantam: upto the time of death

Onkaram abhidhyayita: will meditate on the syllable OM

sah: he

katamam lokam: which world

t: n.a: by means of that syllable

jayati: wins, attains.

vāva: indicates emphasis or well-knownness.

V. 2. Etad vai Satyakāma param cāparam ca brahma yad onkāraḥ Tusmād vidvān etenaivāyatanenaikataram anveti. ||

It is omkāra O Satyakāma which is the brahman superior and inferior. Therefore the knower by this means follows (takes to) one of them.

#### COMMENTARY:

O:Satyakāma:

etad eva: this itself

param caparam ca Brahma: is the superior as well as the inferior Brahman. The meaning is that it signifies both

(aspects of Brahman). That this co-ordination is due to the relation as word and meaning is explained by Vyāsārya in the "Īkṣatikarmādhikaraṇa" (Vedānta Sūtras I. iii 12).

What is that? The reply is the Omkara.

 $tasm\bar{a}t$ : therefore; sah: the meditator; etena eva  $\bar{a}yata$ nena; by the path of this Syllable alone

ekataram: The superior or inferior Brahman

anveti: meditates, is the meaning.

V. 3. Sa yadyekamātram abhidhyāyīta sa tenaiva samveditastūrņam eva jagatyām abhisam-padyate. Tam rco manuşyalokam upanayante, sa tatra tapasā brahmacaryeņa śraddhayā sampanno mahimānam anubhavati.

If one meditates upon it with one moment (matra) by that getting established (one) becomes respectable in this world. Him the rks lead to the human world. He full of tapas, chastity and faith, there enjoys greatness.

#### COMMENTARY:

sah: the Meditator

yadi.....: It he meditates on the syllable pronounced short (for the diration of just one moment) which indicates the inferior Brahman, that is, he who meditates on the inferior Brahman uttering the short-syllable indicating the inferior Brahman

tenaiva: by that meditation on the inferior Brahman alone by means of Omkāra of one moment

samoiditah: becoming existent

- 1. Hume translates eka- $m\bar{a}tr\bar{a}$  as one element (a), two  $m\bar{a}tr\bar{a}s$  as two elements (a·u) which interpretation is obviously wrong, for it is stated that the  $Onk\bar{a}ra$  should not be split at all. Thus Rangaramānuja points out that it refers to time-span *i.e.*,  $ekam\bar{a}tra$ , means having the duration of one moment  $dvim\bar{a}tra$  as having two moments.
- cf. also Note on pp. 165 Trans. of Sankara-Bhāşya on *Praśnopaniṣad* by S. Sitaramaśastri ed. 1898.

jagatyām: on this earth

abhi: abhyarhitah : great

sampadyate: becomes.

tam: Him

Rcah: the rk mantras

manusyalokam upanayante: lead to the human world:

sah: he led to the human world

tapasā: practising fasting

brahmacaryena: avoiding sexual intercourse

sraddhayā: with faith in the other world

sampannah: (if he is) full of all these (three)

mahimanam: greatness, that is, the meditation on Brahman resulting in the Supreme Goal (śreyas-sādhanam)

anubhavati: practises

The doubt that how this syllable 'OM' could be a short one since there is no such short sound in respect of the four vowels (e, o, ai, au) all of which are conveniently called by Pāṇini 'Ec' (pratyāhāra), need not be entertained since such a short sound is found in colloquial usage.

V. 4 Atha yadi dvimātreņa manasi sampadyate so 'ntarikṣam yajurbhir unnīyate sa somalokam. Sa somaloke vibhūtim anubhūya punarāvartate.

Then if here occurs in one's mind meditation by the syllable OM with two moments one is led to the sky by the yajus, to the lunar world. He after enjoying greatness in the lunar world returns (to birth in this world).

#### COMMENTARY:

Atha yadi ....: By the syllable Om of the duration of wo moments if one meditates in his mind on the inferior Brahman, one is led by the Yajus (mantras) to the lunar world which rests in the sky.

sah: the person meditating by the two momented-syllable

antarikṣam: sky. It is held in the Īkṣatikarmādhikaraṇa (I. 3. 12) that the words antarikṣa and somaloka (sky and the lunar world) signifying all those worlds that are above, indicate what takes place after death. Accordingly it is stated in the Śrī Bhāṣya in the Īkṣatikarmāhdikaraṇa thus:

"Dividing into two as this—worldly and other-worldly what was mentioned already as the inferior effected ( $k\bar{a}ryam$ ) Brahman, stating that those who meditate on OM of one moment get the result of the form of enjoyment in this human world, and stating that those who meditate on the OM of two moments have the result of the form of enjoyment in the other world indicated through secondary significance by the word 'sky' ..." 2(Śri Bhāṣya I. iii. 12).

somaloke: in the lunar world, i.e., having enjoyed in the other world, he returns (to birth) at the end of (or after exhausting) the fruits of his good deeds.

V. 5. Yah punar etam trimātreņomityetenaivākṣarṣṇa param puruṣam abhidhyāyīta sa
tejasi sūrye sampannah. Yathā pādodaras
tvacā vinirmucyata evam ha vai sa pāpmanā
vinirmuktah sasāmabhirunnīyats brahmalokam sa etasmājjīvaghanāt parāt param
puriśayam puruṣam ikṣate. Tad etau ślokau
bhavatah.

He who will meditate on the Transcendent Person by this very syllable OM with three moments he contacting the effulgent Sun, freed from sin just as the serpent gets rid of its coils, is led to the brahman-world by the  $s\bar{a}mans$ . He from

- 1. Mss. reads Urdhvaloka. Ata eva is added by the Mss. This whole passage is omitted in the Grantha ed. But it is found in both the Mssand Poona ed.
- 2. Thibaut: Sri Bhāsya trans. p.313-4 renders it well but the ekamātra, dvimātra aud trimātra are wrongly construed as by Hume, as referring to the syllables composing the OM (AUM).

this world of men perceives the Transcendent of all transcendents resting in the city. There are two verses in this regard.

#### COMMENTARY:

Yah: He who by this same syllable which as onemomented and two-momented brings about inferior results, meditates upon the Supreme Self,

abhidh yāyīta: meditates devotedly, that is incessantly sah: he, the meditator,

tejasi sūrye: coming into contact with the Sun in the luminous world,

pādodaraḥ: that which has its belly as its feet, that is the serpent,

yathā tvacā vinirmucyate: just as 'the serpent' gets rid of its worn out skin,

evam pāpmanā vinirmuktah: even so freed from sin brahmalokam: to the world of the Lord, Vaikuṇṭha, sāmabhiḥ: by the Sāmans, the songs of the Sāma Veda, unniyate: is led up.

Since there is another pronoun "sa pāpmanā vinirmuktaḥ" here it is explained by Vyāsārya that sasāmabhiḥ must be one word (instead of saḥ and sāmabhiḥ), and it means "By persons singing the Sāmans or speaking sweet words".

etasmāt: Since it is stated in the Śrī Bhāṣya, Īkṣatikarmā dhikaraṇa (I. iii. 12) that he who has a body due to action is jīvaghana' and that that state is ascribed to the Brahmā in the text 'who first created the Brahmā (brahmāṇam),' here the word jīvaghana refers to the world of samsāra.

ghana: here the word 'ghana' refers to one who is embodied, since the word is enjoined by Pāṇini in the sense of 'solidity' which is called 'mūrti' in the Sūtra 'Mūrtau ghanaḥ' (Pāṇini. III. iii 77), and since solidity can apply to the soul (only) through its body.

tasmāt parah. beyond that, that is, the pure soul,
tasmāt api parabhūtam: one who is beyond that even,

purisayam: One that rests in all creatures as their inner self, as stated in the passage "The creatures are the City of Him who lies in the caves of all persons"

puruṣam ikṣate: the meaning is that he perceives the Lord Vāsudeva, the unconditioned meaning of the word 'Puruṣa' as stated in the passage "The word Bhagavān and also the word Puruṣa have got unconditional significance in respect of the eternal Vāsudeva."

Consequently the view that the *Brahmaloka* in the passage 'sasāmabhir unnīyate' refers to the world of Brahmā (Satyaloka) is refuted, since to those that go there the perception of the Transcendent Vāsudeva cannot happen.' This can be seen.

Tad: regarding the meditation on the Syllable (OM of three moments)

etau ślokau: these (following) two verses: bhavata !: are read. This is the meaning.

V. 6. Tisro mātrā mṛtyumantyaḥ prayuktā
anyonyasaktā anaviprayuktāḥ
kriyāsu bāhyābhyantaramadhyamāsu
samyak prayuktāsu na kampate jñah

The three moments if uttered together merging into one another or with much interval are those which bring about death. When the moments in actions inner and outer and middle are uttered well the knower will not fail.

#### COMMENTARY.

anaviprayuktāh: an-a-viprayuktāh: very much disjoined

anyonyasaktāh: too close; that is if the syllable is uttered too closely because of extreme speed in uttering, or too disjointedly on account of too much interval between each moment

tisro mātrāh: the three moments

mṛtyumantyaḥ: bring about death; i.e. bring about disaster. Even if the text reads mṛtyumatyaḥ the meaning is the same.

 $b\bar{a}hy\bar{a}h kriy\bar{a}h$ : the outward actions are sacrifices and others

āntarāh: the inner actions are the mental ones

madhyamāh: the middle ones are of the form of japa (muttering) done by the speech organ. In respect of these three (kinds of activities)

samyak prayuktāsu: (when these three moments) are practised well, that is, without much over-lapping or much interval

jnah. the knower of its practice (tatprayoga)
na kampate: does not lose the result; this is the meaning

V. 7. Rgbhir etam yajurbhir antarikşam sa sāmabhir yat tat kavayo vedayante ;

Tam onkāreņaivāyatanenānveti vidvān yat tacchāntam ajaram amṛtam abhayam param ceti

The knower by means of this OM-syllable attains this world by rks, the sky by the vajus, and by the samans that (world) which the seers see: (also) that which is calm, ageless, immortal, fearless, and transcendent.

#### COMMENTARY:

sah: the knower

Rgbhih: by the Rk mantras, etam lokam: this world yajurbhih: by the yajur mantras, antarikṣam: the sky sāmabhih: by the sāman mantras, yat tat: that which,

kavayah: the seers o the Transcendent, vedayante: see as stated in the passage "That most supreme abode of Viṣṇu the Seers always see"

Onkarenaiva: by the path of the Om-syllable itself anveti: attains, and after attaining that (he attains)

śāntam: free from the six waves (viz kāma, krodha, lobha, moha, mada, and mātsarya)<sup>1</sup>

ajaram: free from old age and death

abhayam: fearless in respect of anything

Param: Transcendent, higher than all on account of its being the Cause of all.

He also attains that Brahman (which has the above attributes) is the meaning.

It is explained by the revered author of the Brahma Sūtras (Bhagavān Bādarāyaṇa) under the Sūtra "Ikṣati-karma vyapadesāt saḥ" (I. iii. 12) "He is the object of perception on account of being stated to be the Supreme Self" that this context refers only to the Supreme Self. Now the Sūtra is explained in the Śrī Bhāṣya² on it thus:

"The followers of the Atharva-veda, in the section containing the question asked by Satyakāma, read as follows: He again who meditates with this syllable OM with three mātrās on the highest person, he comes to light and to the Sun. As a snake frees itself from its skin, so he frees himself from evil. He is led up by the Sāman verses to the Brahman-world; he sees the person dwelling in the Castle who is higher than the pure soul that is higher than the individual souls concreted with bodies "(Praśna Up. V. 2).

- "Here the terms 'he meditates' and 'he sees' have the same object for 'seeing' is the result of devout meditation,<sup>5</sup>
  - 1. Ajara: undecaying or that which does not suffer from old age.
- I. Thibaut translated the Sūtra wrongly taking Ikṣatikarma-vyapadesāt as one word as in the Bhāṣya of Srī Sankara instead of taking it as
  two words according to Śri Rāmānuja i e. Ikṣatikarma saḥ the ikṣatikarma
  is He because of vyapadeśa as he himself reads it on page 31.
- 2. The entire adhikarana is here reproduced from Thibaut's translation of the Srī Bhāṣya (p. 311-314) but changes have been effected at certain places which have been found to be incorrect in his translation.
- 3. Changes · p. 311 line last insert before individuals 'pure soul higher than' and delete on p. 312 first line 'and higher than those'
- 4 & 5. Thibaut: Vedānta Sūtras (of Rāmānuja Commentary): p 312 line 3 insert' for 'and delete the same before 'according to '

and according to the principle expressed in the text (Ch. Up. III. 1:) 'According as the man's thought is in this world,' what is reached by the devotee is the object of meditation, and more over 1 the object of both the verbs is identical namely the highest person at both places."

"The doubt here presents itself whether the highest Person in this text be the so-called four-faced Brahmā, the Lord of the mundane egg, who represents the individual souls in their collective aspect, or the supreme Person who is the Lord of all. The Pürvapakşin maintains the former view. For, he argues, on the introductory question, 'He who here among men should meditate until death on the syllable Om, what would he obtain by it?, the text first declares that he who meditates on that syllable with one mātrā2 obtains the world of men; and next, that he who meditates on it with two mātrās3 obtains the world of atmosphere. Hence the Brahman-world which the text after that represents as the object reached by him who meditates on Om with4 three moments must be the world of Brahmā Caturmukha who is constituted by the aggregate of individual souls. What the soul having reached that world sees, therefore is the same Brāhmā Caturmuhha". And thus only the attribute etasmājjivaghanāt parāt param is to be explained, for the collective soul i.e., Brahmā Caturmukha, residing in the Brahmanworld is higher (para) than the distributive or discrete soul  $(j\bar{\imath}va)$  which is concreted  $(ghan\bar{\imath}-bh\bar{u}ta)$  with the body and sense-organs, and at the same time is higher (para) than these. The highest person mentioned in the text, therefore, is Brahma Caturmukha; and the qualities mentioned further

I. ibid: read instead of that in line 7 and 8, thus and moreover the object of both verbs is identical, namely the highest person at both places.

<sup>2.3 &</sup>amp; 4. wherever there occur 'as having' read instead 'with'

<sup>5.</sup> Thibaut here suddenly translates ' $m\bar{a}tra$ ' as syllable instead of leaving it as it is as in previous passages. It has to be rendered as moment.

<sup>6.</sup> ibid. p. 312 line 26. Full stop after Caturmukha. New sentence starts with And

on, such as absence of decay &c. must be taken in such a way as to agree with that  $Brahm\bar{a}$ .

"To this prima facie view, the Sutra replies that the object of seeing is He, i.e. the highest Self, on account of designation. The text clearly designates the object of seeing as the highest Self. For the concluding sloka which refers to that object of seeing, declares that by means of the Omkara he who knows reaches that which is tranquii, free from decay, immortal, fearless, the highest' - all which attributes properly belong to the highest Self only, as we know from texts such as 'that is the Immortal, that is the fearless, that is Brahman' (Ch. Up. IV. 15. 1). The qualification expressed in the clause' etasmāj jīvaghanāt' &c. may also refer to the highest Self only, not to Brahma Caturmukha; for the latter is himself comprehended by the term jivaghana.1 For that term denotes all souls which are embodied owing to karmon : and that Caturmukha is one of these we know from texts such as 'He who first creates Brahma' (Svet. Up. Vi. 18.) Nor is2 the argument that, since the Brahman-world mentioned in the text is known to be the world of Caturmn. kha, as it follows next on the world of the atmosphere, the being abiding there must needs be Caturmukha, correct. We rather argue as follows—as from the concluding clause 'that which is tranquil, free from decay' &c, we ascertain that the object of intuition is the highest Brahman, the Brahman world spoken of as the abode of the seeing devotee can not be the perishable world of Brahmā Caturmukha.

"A further reason for this conclusion is supplied by what the text says about 'him who is free from all evil being led up by the Sāman verses to the world of Brahman; for the place reached by him who is freed from all evil cannot be the mere abode of Caturmukha. Hence also the concluding ślokz says with reference to that Brahmau-world 'that which the

- 1. Insert on line 27 instead of suitable, is to be explained
- 2. ibid. p. 313. line I4, omit "there any strength in "

wise see"; what the wise see is the highest abode of Viṣṇu.' Nor is it even strictly true that the world of Biahman follows on the atmosphere, for the svarga-world and others lie between the two.

"5We therefore shortly explain the drift of the whole chapter as follows: At the outset of the reply given to Satyakāma there is mentioned, in addition to the highest (para) Brahman, a lower (apara) Brahman.4 This lower or effected (kārya) Brahman is distinguished as twofold, being connected either with this terrestrial world or youder nonterrestrial world Him who meditates on the Pranava with one  $m\bar{a}tr\bar{a}^5$ , the text declares to obtain a reward in this world he reaches the world of men. He, on the other hand, who meditates on the Rianava with two matras is said to obtain his reward in a super-tererestrial sphere—he reaches the world of the atmosphere. And he finally who, by means of the tri-momented Pranava which denotes the highest Brahman, meditates on this very highest Brahman, is said to reach that Brahman, i.e., the supreme Person. The object of seeing is thus none other than the highest Self. Here terminates the adhikarana of the 'object of seeing'."

- 1. 2. ibid. p, 313 line 29 amend 'teach' into 'see' and omit 'and teach' after 'see'
- 3. A literal translation of the Śrī Bhāsya passage has been given under Praśna Up com. V. 4.
- 4. 'higher' and lower' have been rendered as superior and inferior respectively.
- 5.6 & 7. see note 4.5, 6 'as having 'has uniformly to be substituted by 'with' and 'syllable by  $m\bar{a}tr\bar{a}$ ' or moment.

## End of the Fifth Prasna.

## SIXTH PRAŚNA

VI 1 Atha hainam Sukeśā Bhāradvājah papraccha.

Bhagavan Hiranyanābhah Kausalyo rājaputro mām upetyaitam praśnam aprochata.

Şodašakalam Bhāradvāja puruṣam vetiha.

Tam aham kumāram abruvam, nāham imam
veda yadyaham imam avediṣam katham te
nāvakṣyam iti. Samūlo vā eṣa pariśuṣyati
yoʻnṛtam abhivadati. Tasmānnārhāmyanṛtam vaktum. Sa tūṣṇīm ratham āruhya
pravavrāja. Tam tvā prochāmi kvāsau
burusa iti.

Then Sukeśā Bhāradvāja asked him (Pippalāda) 'O Sire, Prince Hiranyanābha, king of Kosala, approaching me asked this question: "Do you know Bhāradvāja, the person with sixteen parts?" I told him (the young man) this 'I do not know him.' If I knew this how could I not tell you? He who speaks untruth indeed dries up with his roots. Therefore it does not become me to speak untruth. He quickly ascending his chariot went away. I ask you about that person, where is that person (of sixteen parts)?'

#### COMMENTARY:

Atha hainam...: Then Sukeśā Bhāradvāja addressed him (Pippalāda): 'O Sire, Prince Hiranyanābha by name, ruling over Kosala coming to me asked me the following question. 'O Bhāradvāja, do you know the person who has the sixteen parts beginning with 'breath' and ending with 'name'. This is the meaning.

aham kumāram: I replied to that Prince thus; I do not know that person. If I know, for what reason should I not tell you, a prince and a fit disciple. He who utters untruth his roots dry up entirely. That is, all the merit that is the cause of good results will perish. Therefore in respect of what I have told you you need not entertain any doubt that it is false.

## sah. The prince

tūṣṇim: without obtaining the best result of his question

pravavrāja: quickly went away; by this is indicated his own shame.

rathena....: by the statement that he went away getting upon his chariot, is indicated that he was a ruler

Tam tvā....: I ask you about the same person of sixteen parts

kvāsau puruṣah: Where is he? that is, in which is he?

Here the question about the place of the 'person' is asked with a view to determine whether the person is the individual soul or the supreme Self. This may be seen.

VI. 2. Tasmai sa hovāca. Ihzivāntaķšarīre somya sa puruso yasminnetāh sodaša kalāh prabhavantīti.

To him he (Pippalada) said "Here itself within this body O youth is that Person whom these sixteen parts are capable" (of helping).

#### COMMENTARY:

tasmai sah.....: The meaning is clear. Here within the body.

vartate: exists, must be supplied By the statement that the person is supported by a space limited by the body, it must be taken to have been stated that the individual soul (jiva) is that person. If it be doubted: how can the jiva himself be stated to be the one with sixteen parts, since this possession of sixteen parts and the agency to create them can be fully referred to the supreme Self alone? He (Pippalāda) replies:

yasmin...... In which person

etāh: the following, beginning with 'breath' and ending with 'name'

sodasa kalāh: the sixteen parts

prabhavanti: are able to bring about the results of enjoyment of pleasure and pain due to his contact with them. Now the meaning of having sixteen-parts is nothing but the state of being the enjoyer of the sixteen parts and that can be only in the case of the individual soul.

If it be asked, if the attribute of being the cause of creation of the sixteen parts is common to both the individual soul and the supreme Self, what is that which restricts the attribute of being the enjoyer of them to the individual soul alone and not to the supreme Self? He (Pippalāda) replies:

VI. 3 Sa īkṣāncakre kasminnaham utkrānta utkrānto bhaviṣyāmi kasmin vā pratiṣṭhite pratiṣṭhāsyamīti.

He saw (thought) "At whose going I shall go out? At whose establishment shall I get established?"

#### COMMENTARY:

 $\bar{l}k\bar{s}\bar{a}\bar{n}cakre$ : He saw: The purpose of the sentence is to indicate the manuer in which the individual soul contemplates since the Commentary ( $\hat{S}r\bar{i}$   $Bh\bar{a}\bar{s}ya$ ) under the Sūtra "He in the ruler, on account of their going to him, and others" (V. S. IV. ii. 4) says so.

The meaning is that he thought as to whose upgoing and establishment occur along with his. Here the idea is that since the soul creates breath and others with the intention of using them for his own ends, the attribute of being the enjoyer applies to him. But in the case of the Supreme Self according to the  $Git\bar{a}$ :—

"O Dhananjaya, those activities do not bind me, remaining as 1 do as indifferent, and having no connection with those actions" (B. G. IX. 9) "Actions do not besmear me. There is no desire on my part for the results of actions" (B. G. IV. 14)

<sup>1.</sup> This sentence is not in the Mss. & Poona ed.

there is no creation with the intention of deriving any benefit to Himself. Therefore the attribute of enjoyerness of the sixteen parts cannot belong to the Supreme Self.

VI. 4. Sa prāņam asrjata prāņācchraddhām kham vāvur jyotir āpaḥ pṛthivīndriyam manaḥ |
Annam annād vīryam tapo mantrāḥ karma lokā lokeṣu ca nāma ca |

He created breath from breath faith, ether, wind, light, water, earth, organs. mind, food. From food capability, vitality, tapas, mantras, action, worlds and names in the worlds too.

#### COMMENTARY:

sah: The individual soul, thus having thought

prānam asrjata: first created the chief breath whose going up and establishment accompany his own going out and establishment.

prānāt: from that breath, śraddhām: faith in the other world

kham....: the five elements

indriyam: organs of speech and others

manah: mind

annam: food of the form of paddy & etc.

annad viryam: From food capability (was created): the ability of the body and organs depending upon it (food),

tapah: penance of the form of emaciation of the body

mantrāh: Rk, Yajus, Sāman and other mantras

karma: sacrifices, jyotistoma and others

lokah: svarga and others

lokeşu nāma ca: and names such as svarga in those worlds

asrjata: created. This is the meaning.

Though the attribute of being the creator of the sixteen, parts belongs to the Supreme Self, still it may be seen that the individual is stated to have the attribute of being the creator on account of his being the agent of actions whose unseen result is their cause. Therefore the individual soul has created these sixteen parts that are useful for its own; enjoyment, though its actions result in the unseen effect which is their cause. Since consequently he is the enjoyer of them the attribute of having sixteen parts belongs to the individual soul.

VI. 5. Sa yathemā nadyah syandamānāh samudrāyanāh samudram prāpyāstam gacchanti
bhidyete tāsām nāmarūpe samudra ityevam
procyate; evamevāsya paridrastur imāh
sodasa kalāh purusāyanāh purusam prāpyāstam gacchanti bhidyete tāsām nāmarūpe
purusa ityevam procyate. Sa eso'kalo'mṛto
bhavati. Tad esa slokah:

Just as the rivers flowing towards the sea, after reaching it, lose themselves in it, their names and forms are lost and (thus) there is only mention as the sea, even so, these sixteen parts of this seer having the person as their goal reaching him lose themselves. Their names and forms are lost. There is mention only as the person. This (person) is partless (integral) and immortal. In this context the following verse:

## COMMENTARY:

Now he (Pippalāda) explains that the Supreme Self not being such (that is with sixteen parts), is without parts, and through this, that He is that whom the seeker of liberation should know.

Yathā nadyah: Just as the rivers, such as the Ganges

samudrāyaṇāḥ: Here the word 'ayana' by indicating the supporter refers to the form; those of the form of the sea becoming fit to be conceived as inseparable from the sea

samudram prapya: having reached the sea,

astam gacchanti: lose themselves (disappear) in it, that is, are lost sight of. But they are never capable of causing change, increase and others, in the sea, and what names of them were there and what previous colours they had, white, black and others, these are lost. The meaning is that after their entering into it (the sea) they get another name and another form. This same is shown (by the words): samudra ityevam procyate: they are called the sea: There (in the sea) all the aggregate of rivers that has entered it, is called as the sea itself but not as the Ganges or Yamunā.

evam eva: in the same way

asya paridrastuh: of this experiencer, enjoyer, the individual soul,

imāḥ·ṣoḍasa kalāḥ: all these sixteen parts instrumental to his enjoyment,

puruṣam: Vāsudeva who is the unconditioned meaning of the word Puruṣa,

prāpya: having attained,

astam gacchanti: lose themselves; the meaning is just as the edges of the knives on striking the hard surface of a stone become blunted, so also these become incapable of procuring enjoyment for the Purusa.

The reason for this is now given by him (Pippalāda):

Puruṣāyaṇāḥ: this means that their nature, persistence or continuity and functions depend upon the will (support) of the Puruṣa. In other words, these parts have no names and forms in respect of the Supreme Self, as objects of enjoyment, place of enjoyment and instruments to such enjoyment, as they have name and form in respect of the ordinary soul. He shows the same:

Purusa ityevam procyate: since there is no experience or existence of these apart from the person, they are mentioned as the person himself but not as the objects and place of enjoyment distinct from the person.

sa eşah: Such this person.

akalah: Since therefore there is not enjoyment of these parts by the Supreme Self, He is stated as partless (akala)

amrtah: consequently as the Immortal also, since death is due to contact with the parts  $(kal\bar{a}s)$  which make one an enjoyer.

tad: In respect of the nature of the Supreme Self

eṣaḥ ślokaḥ: the following verse; is read (pravṛṭṭaḥ) is to
be added.

VI. 6. Arā iva rathanābhau kalā yasmin pratisthitāh tram vedyam purusam veda yathā mā vo mṛtyuḥ parivyathā iti ||

In whom the parts are established like the spokes in the nave of the chariot, know correctly that person who must be known. Let not death cause trouble to you.

#### COMMENTARY:

yasmin pratisthitāh: In whom established. This means 'made of which'

Tam vedyam: you know correctly the same Person sought by the seekers after liberation,

vah: to you, the seekers of Brahman

vyathāh: pains,

pari: in all directions

mṛtyuḥ mā: let not death, 'do (give)' has to be supplied:

- VI. 7 Tān hovācaitāvad evāham etat param brahma veda. Nātah param astīti.
- VI. 8. Te tam arcayantas tvam hi naḥ pitā yoʻ smākam avidyāyāḥ param pāram tarayasīti. Namaḥ parama ṛṣibhyo namaḥ parama ṛṣibhyaḥ.

Then to (all of) them he (Pippalāda) said "This much alone I know of this Transcendent Brahman. There is nothing beyond this."

They, adoring him (saying) "Verily thou art our father who lead (us) to the farther shore of our ignorance", (departed). Homage to the greatest Rsis.

#### COMMENTARY:

tān hovāca: He said to all the six disciples, Sukeśā and others, I know the Transcendent Brahman to this extent alone That is, my knowledge of the Transcendent Brahman is only this much and not more.

te: All the six disciples

tam: Pippalāda

"You are our father on account of your leading us to the farther shore of the sea of samsāra. Therefore the birth you have granted to us alone is the superior one, since it is stated in the scripture 'He indeed gives birth to him by knowledge; that is the highest birth."

Namah parama-ṛṣibhyaḥ.....: Salutations to the Rṣis (seers)' is read in the place of expiatory chant at the end. Repetition indicates the end of the Upaniṣad.

The question whether the statement that 'I know Brahman to this extent alone, there is nothing beyond this' cannot mean that there is no Brahman, distinct from the individual soul with sixteen parts, cannot be raised, since it will contradict the sūtras such as "It is distinct because of the mention as different" (V. S. II. i. 22) There (in that context) indeed raising the doubt that if the Brahman is the cause of the world it being not different from the individual soul, there results such faults as non-performance of good alone, the conclusion arrived at is that there are no such faults, since the Brahman is distinct from the individual soul. The Bhāṣya under the adhikarana (Itaravya-padeśādhikarana: II. 1. 22ff) is hereunder quoted.

<sup>1.</sup> The translation of the Srī Bhāsya is given from Thibaut's. Except. the translation of the Sūtras, the rest of his translation is fairly correct c i. Vedānta Sūtras: S. B. E. XL VIII.; pp. 467-71

VEDANTA SUTRAS OF BADARAYANA: II. 1. 21-23.1

&

## (Śrī Bhāşya of Sri Rāmānuja)

II. 1. 21 "From the designation of the other (as nondifferent from Brahman) there result (Brahman's) not creating what is beneficial, and other imperfections".

#### COMMENTARY:

Śrī Bhasya: "Thou art that" 'This Self is Brahman' these and similar texts which declare the non-difference of the world from Brahman, teach, as has been said before, at the same time the non-difference from Brahman of the individual soul also. But an objection here presents itself. If these texts really imply that the other one; ie., the soul is Brahman, there will follow certain imperfections on Brahman's part, viz., that Brahman endowed as it is with omniscience, the power of realising its purposes, and so on, does not create a world of a nature beneficial to itself, but rather creates a world non-beneficial to itself, and the like. This world no doubt is a storehouse of numberless pains, either originating in living beings themselves or due to the action of other natural beings, or caused by supernatural agencies. No rational independent person endeavours to produce what is clearly non-beneficial to himself. And as you hold the view of the non-difference of the world from Brahman, you vourself set aside all those texts which declare Brahman to be different from the soul; for were there such difference, the doctrine of general non-difference could not be established.

"Should it be maintained that the texts declaring difference refer to difference due to limiting adjuncts, while the texts declaring non-difference mean essential non-difference we must ask the following question—does the non-conditioned Brahman know, or does it not know, the soul which is

<sup>1,</sup> hibaut's translation S. B. E. vol. XL VIII. pp. 467-471.

essentially non-different from it? If it does not know it, Brahman's omniscience has to be abandoned. If, on the other hand, it knows it, then Brahman is conscious of the pains of the soul which is non-different from Brahman as its own pains: and from this necessarily follows an imperfection, viz that Brahman does not create what is beneficial and does create what is non-beneficial to itself. If, again, it be said that the difference of the soul and Brahman is due to Nescience and that the texts declaring difference refer to difference of this kind, the assumption of Nescience belonging to the soul leads us to the very alternatives just stated and to their respective results. Should the ajuana, on the other hand, belong to Brahman, we point out that Brahman, whose essential nature is self-luminedness, cannot possibly be conscious of ajñāna and the creation of the world effected by it. And if it be said that the light of Brahman is obscured by ajñāna we point to all the difficulties previously set forth which follow from this hypothesis—to obscure light means to make it cease, and to make cease the light of Brahman, of whom light is the essential nature, means no less than to destroy Brahman itself. This view of Brahman being the cause of the world thus shows itself to be untenable. This prima facie view the next Sūtra refutes.

## II, 1. 22 But (brahman is) distinct<sup>2</sup> on account of the mention<sup>3</sup> of difference.

Śrī Bhāṣya: "The word 'but' sets aside the prima facie view. To the individual soul capable of connexion with the various kinds of pain there is distinction from Brahman. On what ground? 'owing to the declaration of difference'. For Brahman is spoken of as different from the soul in the following texts:— 'He who dwells in the self and within the

<sup>1.</sup> Here the words in the Thibaut's transl 'on the part of both ' have been deleted as out of place.

<sup>2.</sup> Thibaut: has it as 'additional' (adhikam) but the meaning is really 'distinct'

<sup>3.</sup> Thibaut has it as 'declaration'

self, whom the soul does not know, of whom soul is the body, who rules the soul within, he is the Self, the ruler within, the immortal" (Brh. Up. III. 7.22); 'Knowing as separate the Self and Mover, blessed by Him he gains immortality.' (Svet. Up. I. 6); "He is the cause, the Lord of the lord of organs (i.e., the individual souls)" (Svet. Up. VI. 2); "One of them eats the sweet fruit; without eating the other looks on " (Svet. Up. IV. 6); "There are two, the one knowing, the other not knowing, both unborn, the one a ruler, the other not a ruler" (Svet. I. 9) "Embraced by the Prājna self" (Brh. Up. IV. 3. 21): "Mounted by the Prājna self" (Brh. Up. IV. 3. 35) "From that the ruler of Māyā sends forth all this, in that the other is bound up through Māyā" (Svet. Up, IV, 9); 'Master of the Pradhana and the souls the lord of the gunas " (Svet. Up. VI. 16); "The eternal among eternals, the intelligent among the intelligent, who, one, fulfils the desires of many" (Svet. Up. VI. 13); "who moves within the avyakta, of whom the avyakta is the body, whom the avyakta does not know; who moves within the imperishable (akṣaram), of whom the imperishable is the body, whom the Imperishable does not know; who moves within Death, of whom Death is the body, whom Death does not know; He is the inner self of all beings, free from evil, the divine One, the One God Nārāyaṇa" (Subāla Up. VII.); and other texts.

# II. 1. 23 And as in the analogous case of stones and the like there is impossibility of that.

Śri Bhāṣya: In the same way as it is impossible that the different non-sentient things such as stones, iron, wood, herbs &c., which are of an extremely low constitution and subject to constant change, should be one in nature with Brahman,

1. Thibaut's translations of the Brh. Up. passages do not bring out Sri Rāmānuja's reading of the text. The translation of 'ātmā' as soul has been done in order to make the sense clear.

which is faultless, changeless, fundamentally antagonistic to all that is evil &c. &c.; so it is also impossible that the individual soul, which is liable to endless suffering, and a mere wretched glowworm as it were, should be one with Brahman who, as we know from the texts, such as "Free from all sins" etc., comprises within himself the treasure of all auspicious qualities, &c. &c. Those texts which exhibit Brahman and the soul in coordination, must be understood as conveying the doctrine, founded on passages such as 'Of whom the soul is the body 'that as the jiva constitutes Brahman's body and Brahman abides within the jiva as its Self, Brahman has the jiva for its mode; and with this doctrine the coordination referred to is not only not in conflict but even confirms it as we have repeatedly shown e. g, under Sūtra I. 4. 22.1 Brahman in all its states has the souls and matter for its body: when the souls and matter are in their subtle state Brahman is in its causal condition; when, on the other hand, Brahman has for its body souls and matter in their gross state, it is 'effected' and then called world. In this way the co-ordination above referred to fully explains itself.

"The world is non-different from Brahman in so far as it is effect. There is no confusion of the different characteristic qualities: for liability to change belongs to non-sentient matter, liability to pain to sentient souls, and the possession of all excellent qualities to Brahman: hence the doctrine is not in conflict with scriptural text. That even in the state of non-separation—described in texts such as, "Being only this was in the beginning"—the souls joined to non-sentient matter persist in a subtle condition and thus constitute Brahman's body must necessarily be admitted; for that the souls at that time also persist in a subtle form is shown under Sūtras II. i. 34; 35. Non-division, at that time, is possible in so far as

<sup>1.</sup> Avasthiteriti Kāśakṛsnah

there is no distinction of names and forms. It follows from all this that *Brahman*'s causality is not contrary to reason.

"Those, on the other hand, who explain difference referred to in Sūtra 22, as the difference between the jīva in its state of bondage and the jīva in so far as it is free from avidyā i.e., the unconditioned Brahman, implicate themselves in contradiction. For the jiva, in so far as free from avidya, is neither all knowing nor the Lord of all, nor the cause of all, nor the Self of all, nor the ruler of all—it, in fact, possesses none of these characteristics on which the scriptural texts found the difference of the released soul; for according to the view in question all those attributes are the mere figment of Nescience. Nor again can the Sūtra under discussion be said to refer to the distinction, from the individual soul, of a Lord fictitiously created by avidya—a distinction analogous to that which a man in the state of avidya makes between the shell and the silver: for it is the task of the Vedānta to convey a knowledge of that true Brahman which is introduced as the object of enquiry in the first Sūtra ('Now then the enquiry into Brahman') and which is the cause of the origination and so on of the world, and what they at this point are engaged in is to refute the objections raised against the doctrine of that Brahman on the basis of Smrti and Reasoning.

The two sūtras II. i. 8 & 9 really form a complementary statement to what is proved in the present adhikarana; for the purport is to show also that things of different nature can be to each other in the relation of cause and effect. And the Sūtra II. i. 7 has reference to what is contained in the previous adhikarana.

Here terminates the adhikarana of Designation of the Other".

- 1. Ch. Up. VI. 2. 1.
- 2. Vaisamyanairghrnye na sapeksatvāt.
- 3. Na Karmāvibhagāditi cennānāditvād upapadyate cāpyupalabhyateca.

Rangarāmānuja: Similarly the axioms enunciated in the Sūtras: "But on account of the teaching of a distinct truth, this is so according to Bādarāyaṇa and since it is seen" (V. S. III. iv. 8; "And also on account of mention of difference He is distinct" (V. S. I. i. 21); "Because of mention as different during deep sleep and going up "(V. S. I. iii. 42); and "Both indeed teach this as different." (V. S. I. i. 20) will get contradicted.

This is enough of dilation.

Here terminates the Praśnopanisad-Bhāṣya of Srī Rangarāmānuja